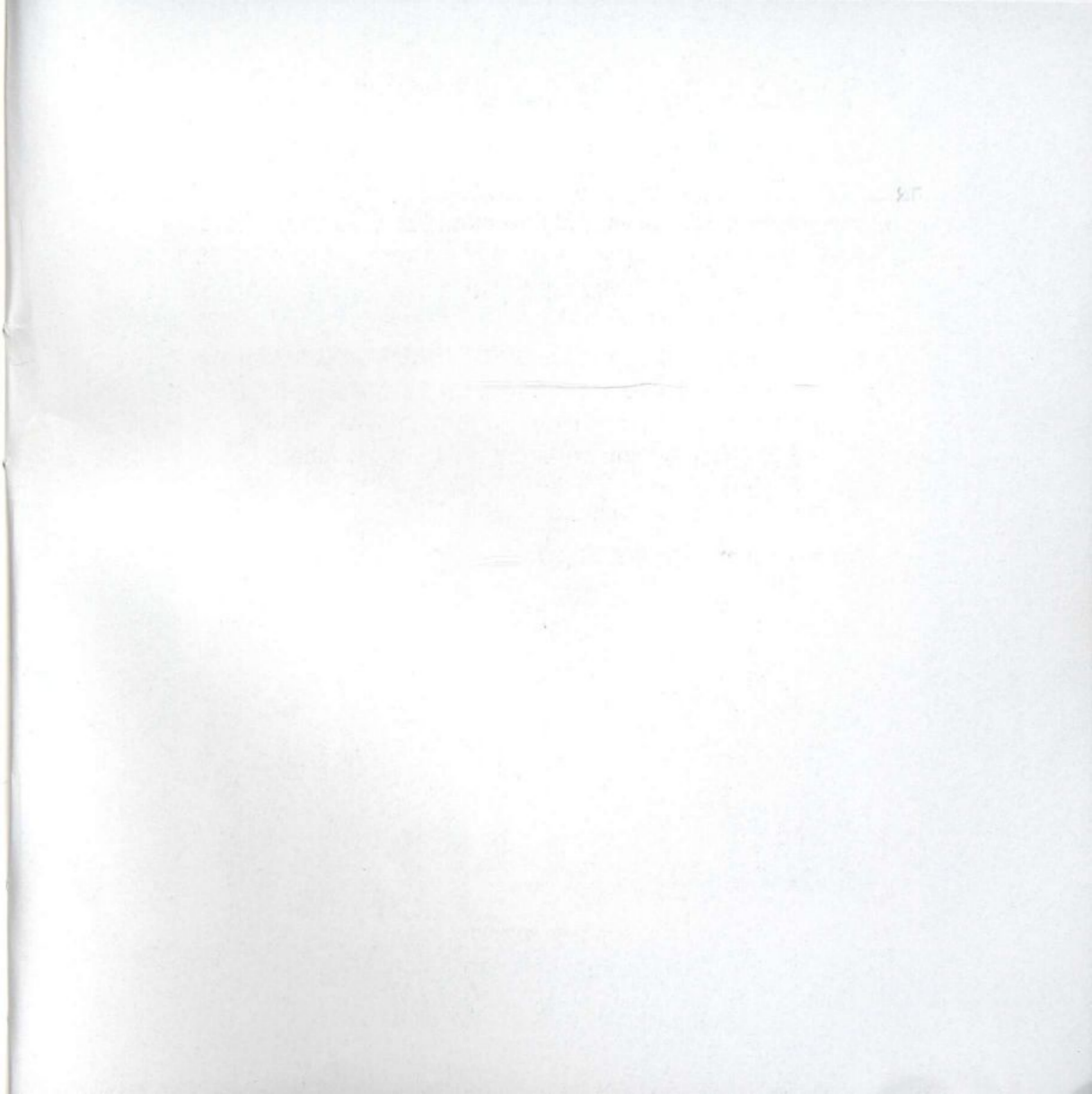
# מוסיקה לבית הכנסת בתקופת הבארוק הושענא רבה בקסאלי מונפראטו 1732 יונה בין חגוי סלע



אנתולוגיה של מסורות מוסיקה בישראל מפרסומי הקרן לזכרו של נח גרינברג



## מוסיקה לבית הכנסת בתקופת הבארוק

יצירות מן הרפרטואר המוסיקלי של הקהילות באמשטרדם ובקסאלי מונפראטו במאה הי"ח מתוך קונצרט לציון יובל המאה של בֶית הספרים הלאומי והאוניברסיטאי שנערך בירושלים ביום י' בסיון תשנ"ב (11 ביוני 1992) בסיוע הקרן לזכרו של נח גרינברג, יד הנדיב ורשות השידור

מרים מלצר (סופרנו); סיון רותם (סופרנו); אריס כריסטופליס (סופרניסט);
יעקב זמיר (קונטרטנור); סטפן שרקנברגר (בס); כנר אורח: ולטר רייטר;
צ'מבלו: דוד שמר; תיאורבו: איסידורו רויטמן; קריין: בני הנדל;
המקהלה הלאומית "רינת" (מנהל אמנותי: אבנר איתי);
תזמורת קשת הבארוק (מנהל אמנותי: דוד שמר)

מנצח: אבנר איתי

עריכת היצירות, עם עיבוד הבאסו קונטינואו: ישראל אדלר

ירושלים תשנ"ה המרכז לחקר המוסיקה היהודית האוניברסיטה העברית בירושלים

#### (המאה הי"ח) אמשטרדם (המאה הי"ח)

[2] אנונימוס: כל הנשמה

קנטטה לקול סופרן וקונטינואו

[4] כריסטיאנו ג' לידרטי: בפי ישרים

מקהלה (4 קולות), תזמורת וקונטינואו

[1] אברהם קסרס: חשקי חזקי

מקהלה (3 קולות) בליווי כלי

[3] כריסטיאנו ג' לידרטי: נורא אלהים

מקהלה (3 קולות), תזמורת וקונטינואו

[5] אברהם קסרס: לאל אלים קנטטה לשני קולות וקונטינואו

### [6]-[6] איטליה

#### הושענא רבה בקסאלי מונפראטו (תצ"ג)

טקס מוסיקאלי לחמשה קולות, מקהלה ותזמורת מאת מלחינים עלומי־שם אדון עולם, זמירות, פתיחות וקטעי ביניים תזמורתיים והקנטטה־מעין־אורטוריו

### "יונה בין חגוי סלע"

ליברטו מאת ש"ח ירק

הנפשות הפועלות: שני מלאכי מרום; ציון הקרויה "יונה", מייצגת את ישראל; איש לבוש בדים (אחד משני המלאכים); מליץ, המתערב להגנת ישראל; קול אלהים

("איך") ציון: רצ'יטטיב (איך")

ואריה ("החישה")

("מדבר") איש לבוש בדים: רצ'יטטיב (מדבר")

ואריה ("כונן צור")

("תשועת עולמים") מליץ: רצ'יטטיב מליץ: רצ'יטטיב

ואריה ("שוכן")

("מה תהמי") קול אלהים: רצ'יטטיב (מה תהמי")

ואריה ("בחרבי")

("ציון: רצ'יטטיב ("גא מהרו")

כולם: מקהלה ("דודים")

[6] סימפוניה־פתיחה בסול מז'ור

אדון עולם, לקול אחד וב"ק

סינפוניה בסול מז'ור

זמירות ("זאני בחסדך בטחתי")

"בניגון "שופט

[7] סימפוניה־פתיחה ברה מז'ור

אלגרו – סרבנדה – אלגרו

(8]-[13] יונה בין חגוי סלע

(8) שני מלאכים: דואטו ("יונה")

#### מוסיקה אמנותית בבית הכנסת לפני תקופת האמנציפציה

ההבחנה בין מוסיקה דתית למוסיקה חילונית נעשתה בדרגות שונות של החמרה בהתאם למצב הנתון של כל מרכז יהודי מבחינת המקום, התקופה ותנאי הסביבה. מובן כי השמעת מוסיקה למטרה דתית לא נחשבת כמוגבלת רק לעבודת הקודש בבית הכנסת. ההנחה היתה כי כל פעילות תרבותית לגיטימית במסגרת יהודית תהיה ממילא בעלת זיקה דתית כלשהי. משום כך נפתחה הזדמנות לאוהדי המוסיקה שבקהילה לממש פעילות מוסיקלית כלבבם. הדרך בה נוצלה ההזדמנות היתה מותנית במשאבים של טעם אמנותי, חינוך מוסיקלי ואמצעי ביצוע.

במאות ה־17 וה־18 התקיימו מופעי מוסיקה אמנותית בתוך בית הכנסת או מחוצה לו בשבתות מיוחדות (כגון שבת נחמו), בחגים (כגון שבועות, שמחת תורה, והושענא רבה), ובאירועים כגון הטקסים השנתיים של חברות, חנוכת בית כנסת, הכנסת ספר תורה, חגיגת נישואין, וברית מילה. יש להדגיש שבביצועים מסוג זה שותפו קולות גברים בלבד, שכן "קול באשה ערווה". שיתופם של קולות נשים, בעטיין של בעיות פרקטיות בביצועים מודרניים, הוא חריגה מן הנאמנות למקורות היסטוריים. קולם של אריס כריסטופליס ושל יעקב זמיר מאפשר להדגים צורת ביצוע אותנטית של יצירות מוסיקליות מסוג זה מן המאה הי"ח.

ראויה לציון התופעה של הפיכת יצירות אמנותיות ללחנים חד־קוליים אשר קיבלו גושפנקא של "מסורתיות" במשך הזמן. אפשר לעמוד על תופעה זו, בין היתר, ברפרטואר של הקהילה הפורטוגלית באמשטרדם. מעניינת העובדה כי יצירותיו של המלחין היהודי הבכיר של הקהילה במאה ה־18, אברהם קסרס, נשתכחו ברבות הזמן; ואילו יצירות של המלחין הנוצרי כ' ג' לידרטי התמידו בקיומן, נקלטו ונשתמרו עד ימינו במסורת שבעל־פה של בית הכנסת הפורטוגלי באמשטרדם בצורת "לחנים" חד־קוליים, אנונימיים ו"מסורתיים".

#### (המאה הי"ח) אמשטרדם (המאה הי"ח)

צאצאי האנוסים מספרד ומפורטוגל, אשר התיישבו באמשטרדם מסוף המאה ה־16, יצרו במאות ה־17 וה־18 את אחת הקהילות המשגשגות ביותר של אירופה. האירועים המוסיקליים העשירים ביותר בקהילה זו חלו בשבת נחמו, שמחת תורה ושבת בראשית. בשבת נחמו הצטרף אל האירוע גם איזכור חנוכת בית הכנסת הגדול בשנת 1675, אשר היה לחג המרכזי של הקהילה, וכאז כן

עתה. לרגל חג זה, ולרגל אירועי שמחת תורה לכבודם של חתן תורה וחתן בראשית, הוזמנו הלחנות רבות. יצירותיו של אברהם קסרס, ומקצת מיצירותיו של לידרטי נכתבו לאירועים אלה. מתוך הרפרטואר לאירועים אחרים אנו מציגים כאן את היצירה למקהלה בשלשה קולות נורא אלהים (לשבועות), ואת היצירה למקהלה בארבעה קולות בפי ישרים (מתוך שחרית לשבת ויום טוב).

#### הטקסטים

(1) א' קסרס: חשקי חזקי מקהלה (3 קולות) בליווי כלי ליום השנה של חנוכת בית הכנסת (טקסט: יצחק אבוהב דה פונשיקה, לחנוכת בית הכנסת בשנת 1675)

חשקי חזקי מדי יום יום מהר האר מלכי חשכי רמשי שמשי עוד לא יכבה יאיר לי אור שמשך מלכי

בקול זמרה שירים שירי כבה ירחך זרחך לא יבא עוד לכי כי בא אורך קומי אורי

עורי עורי נבל עשור

[2] אנונימוס: כל הנשמה קנטטה לקול סופרן וקונטינואו (תה' קנ, 6) כל הנשמה תהלל יה הללויה לשבת נחמו, שמחת תורה ושבת בראשית

נורא אלהים ממקדשיך אל ישראל הוא נתן עז ותעצמות לעם ברוך אלהים [3] כ' ג' לידרטי: **נורא אלהים** מקהלה (3 קולות), תזמורת וקונטינואו (תה' סח, 36) לשבועות

בפי ישרים תתרומם ובשפתי צדיקים תתברך ובלשון חסידים תתקדש ובקרב קדושים [4] כ'ג' לידרטי: **בפי ישרים** מקהלה (4 קולות), תזמורת וקונטינואו, מתוך תפילת שחרית לשבת ויום טוב

תתהלל

[5] א' קסרס: לאל אלים

קנטטה לשני קולות וקנטינואו שחוברה לשמחת תורה של שנת 1738 (טקסט: ר' משה חיים לוצאטו)

#### שיר בית הכנסת

מקק אמשמרדם מסר לחתן תורה י ולחתן בראשית בשנת חצש לפיק:

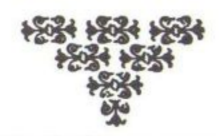
לשכח האל

לאל אלים בניאלים במקהלים שאו ומנה:

לעסו יסראל ביום שוקה שמחה רבה לכלכם כלבכם י ישבח אל עם מרעיתו יצו האל את ברכתו: באור פניו יוליך בניו יופרכם וירבכם להתהלל בתהלתו: ושב אתכם אל אדמתו:

לחהן חורה ישלם שלם בשלום רבי יאיר ביום בגבורתוי משלים תורת אלהינוי מתחיל תורת אלהיעי יהל יגל מאור שמשוי בחול מים בחול בנים י יורח יצלח לעינינו: ירבה יראה לעינינו:

ואחר כך איסרים לאל אלים



### [6] – [13] איטליה מוסיקה אמנותית בקהילות היהודיות באיטליה במאות הי"ז והי"ח

איטליה מילאה תפקיד בולט בהתפתחותה של המוסיקה האמנותית בבית הכנסת ומחוצה לו במאות ה־17 וה־18. שלמה רוסי (חי בשליש האחרון של המאה ה־16 ובמחצית הראשונה של המאה ה־17), המלחין היהודי החשוב ביותר לפני תקופת האמנציפציה, נודע ברבים בזכות תרומתו הגדולה למוסיקה האמנותית של בית הכנסת, ובזכות חשיבותו היחסית בתולדות המוסיקה של איטליה בתקופתו. זמן פעילותו חופף את זמן התרחשותו של מפנה בתולדות המוסיקה בקרב יהדות איטליה: עלייתה של המוסיקה האמנותית בגטו האיטלקי. במאות ה־15 וה־16 ידועים לנו מוסיקאים יהודים אשר פעלו בחברה הנוכרית בעיקר כמוסיקאי חצר. עם כפיית הבידוד בגטו, כתוצאה מן הקונטרארפורמציה בנצרות, נגזרה כליה על עיסוקים אלה. הקריירה של רוסי בחצר הדוכסים לבית גונזאגה במנטובה היא מקרה מאוחר של מצב אשר היה יותר מקובל בתקופה קודמת. באותו זמן אנו מבחינים בסימנים הראשונים של הכנסת המוסיקה האמנותית לבית הכנסת בפדובה (בערך 1565-1555), בפרארה (1603), במנטובה (בערך 1612-1610) ובונציה (בערך 1628-1556), בפרארה (בערך 1628-1565), בפרארה (בערך במנותית בבית הכנסת, אינן רק חופפות בזמן כי אם הינן בבחינת גורם ונגרם. גם המוסיקה האמנותית בבית ההנחה כי הפיתוח של פעילויות תרבותיות בתוך החברה היהודית הוא תוצאה של רדיפות היהודים בסביבה הנכרית.

באמצע המאה ה־17 השימוש במוסיקה האמנותית, בבית הכנסת ומחוצה לו, כבר היה נפוץ עד מאוד בקהילות איטליה. מכאן והלאה, ועד לסוף המאה ה־18, מוכיחות העדויות שבידינו כי המוסיקה האמנותית היתה מרכיב שגור וממוסד בחיי התרבות של הגטאות של יהדות איטליה. אחדות מבין הפרטיטורות אשר נשתמרו והגיעו לידינו הן בעלות עניין מיוחד כיון שיש בהן גם תיעוד מסוים של נעימות מסורתיות. כך הוא הממצא בפרטיטורה של קסאלי מונפראטו (ראה "זמירות בניגון שופט", בסוף מס' 6 בתקליטור).

#### הושענא רבה בקסאלי מונפראטו

בהשפעת תנועת המקובלים מצפת, במהלך המאה ה־16 נפוץ נוהג התפילה בשעות הלילה ולפני עלות השחר ("התיקונים"). אירועים אלה נתקיימו בהזדמנויות שונות במשך השנה, ובכלל זה ליל הושענא

רבה, הוא המועד האחרון להמתקת דינו של האדם לפני הקדוש ברוך הוא, המכונה באיטליה "יום החותם הגדול". בלילה הזה מצטיינת התפילה לגאולת ישראל ולבניין ירושלים בלהט מיוחד. במאות ה־17 וה־18, בייחוד באיטליה, היה ליל השימורים של הושענא רבה אחת ההזדמנויות החשובות ביותר לביצוע של יצירות מוסיקה אמנותיות. אירועים כאלה טופחו בעיקר בידי חבורות כמו אלה שהשתייכו לתנועת "השומרים לבוקר", או חבורות בעלות כינויים דומים. בשנות השלושים של המאה ה־18 התקיימו בליל הושענא רבה אירועים מוסיקליים בהיקף ניכר בקהילה האשכנזית ("טדסקי") שבקסאלי מונפראטו, ככל הנראה במסגרת חבורה מקומית בשם "זריזים". המקור המוקדם ביותר שנתגלה עד כה, הקשור לאירועים אלה, הוא הפרטיטורה של הטקס משנת 1732.

בקאסלי מונפראטו, עיר באזור פיימונטה (צפון איטליה), היתה קהילה יהודית החל מהמאה ה־15. לאחר תקופת שלטון ארוכה של דוכסות גונזאגה ממנטובה (1708-1536) עברה קסאלי מונפראטו לחסות דוכסות בית סאבויה (1709). במאה ה־18 מנתה האוכלוסיה היהודית בעיר כ־500 עד 700 נפשות. בית הכנסת המפואר (נבנה בשנת 1595), אשר בו נערכו הטקסים המוסיקליים, הוא מהגדולים שבבתי הכנסת העתיקים באיטליה. האירוע המוסיקלי של שנת 1732 חל בעיצומה של תקופה סוערת אשר בה ניסתה המנהיגות היהודית למנוע את מימוש האיום של הקמת גטו ליהודים בעיר זו. מקור המידע העיקרי בעניין האירועים המוסיקליים בקהילה היהודית בקסאלי מונפראטו בתקופה זו, הוא כתב־היד השמור בספרייה הלאומית (שמה הקודם: ספריית המדינה על שם לנין) שבמוסקבה (כ״ל גינצבורג 703). כתב־היד, אשר נתגלה בשנת 1964 על־ידי מר משה גורלי, מכיל שלוש פרטיטורות לטקסים מוסיקליים בהושענא רבה בשנים תצ״ג (1732), תצ״ד (1733), תצ״ד המוסיקליים הללו נשתמרו בכתבי־יד נוספים ובמקורות מודפסים, הליברטי של הקנטטות שבוצעו במהלך טקסים אלה, וכן עדויות טקסטואליות נוספות.

לכל אחד מהטקסים האלה שני חלקים. חלק א הוא סדרה של קטעים לתזמורת וקטעים לזמרת טקסטים ליטורגיים, והוא מעין מבוא לחלק ב אשר הוא החלק העיקרי של הטקס: קנטטה (1735) או קנטטה־מעין־אורטוריו (1732, 1733) אשר הליברטו שלה נכתב במיוחד לטקס המוסיקלי של אותה שנה.

מחבר הליברטי של 1732 ו־1733 הוא ש"ח ירק. שמות המלחינים אינם ידועים. יוזם הטקסים היה יוסף חיים קציגין (באיטלקית: Giuseppe Vita Clava), אשר הזמין את הליברטי והשתתף בביצוע כמצנח וכנגן צ'מבלו. שתיים מתוך הסימפוניות־פתיחות זוהו ברפרטואר האיטלקי מהתקופה: הסימפוניה־

פתיחה בסול מג'ור של שנת 1732 מיוחסת במקורות אחרים להאסה, הנדל או ויוולדי; הסימפוניה־ פתיחה בסול מג'ור של שנת 1733 זוהתה כיצירה מפרי עטו של אנטוניו בריוסקי. בדיקת היחס בין המנגינות הליטורגיות של חלק א לבין הרפרטואר של יהודי אשכנז באיטליה העלתה שהממצא המעניין ביותר מתייחס ל"זמירות (תהלים יג:ו) בניגון שופט" מן הטקס של שנת 1732. רישום זה מייצג את הגירסה המוקדמת השנייה של הלחן האשכנזי המסורתי לפיוט "שופט כל הארץ" לימים הנוראים.

### הקנטטה־מעין־אורטוריו "יונה בין חגוי סלע"

ליברטו מאת ש"ח ירק

הטקסט דן במצוקת ציון, נחמת הגולים והבטחת הגאולה, והוא ניתן כאן בצילום פקסימיליה של המהדורה המודפסת (מנטובה תצ"ג).

#### העודה

לרתת לכל שואל כי חשכתי דרכי כשלו ענים ככלשכי ברום קרבי גנשו לרבר על לב ירושלם וקנתם שותה כשלים. והנת היא יושכת ונקצבת בצירית וכקצר תשת שכריה "עודנת כדכר" וכילין כתברת ונגלד כביר ה' לנגר עינית והשיר של עכר פנית או גרכיז ירשי ה כליצי יושר ויבואו אתריה לכלאות את דכרית לפני שכן שתן ואיצר האישר! ובשעית רצין וכישר באיה השפועה כטאיין כל שועה כי ישועתו לא תריות וצדקתו לא תאתר או לכשה ציון רות עצה ונבירה יא בנית תקרא לשאת רנה וושרה קייפי וקבלו הידורים יהד יבואו ניודים צבירים בהלל אנודים ונם ינין ואטיה ויכינו את הכנהה: כי היהה



לוכר הבא לעבר עבורה הא זו היא עבר' שהיא עבר' לעברה אחרת זה השיר הבל הכלים בטנענעים ובצלצלים שרים כחוללים זה אל זה שואלים ירונו וישמחו חפיצי חפצי שמים זה היום שיומים בשטחה ניחוד המים כחנ חבוש חריות אות היא לעת קבוץ נליות ביום חבוש ה' את עמו מטכות טריות יפאר מקום מקרשו בניי לתלפיות תפוח זהב במשכיות:

קיל פלאכי טרום בעת נינטו ל לאטר לכת ציון אשר פנשו

יונה בין חַנְי כֶּלֶע דַּרְאִינִי אֶח מַרְאַיְרְ הַשְּׁמִיעִי קוֹר שִׁירִיךְ פִּצְחִירְנָהֹכִי בָּאמִוּער יְפָּה בַנְשִׁים קוֹמִי צִיוֹן נִילִי ושְׁמְחִי ער מְחַי תִשְׁחוֹרַוּי רוֹנִי בַעָח מֶלָה וָעֶר: יונה וכולי

קול יללת ציון אשר נעצברת בין כלאכי אל תחשוב טחשבת

בְּנִי יצָאוּנִי וְעוֹר לֹא שָׁבוּ נְבְּיִי נְוְדִי בְּעִרְיִ עִּמְרוּ נְאָסָפּוּ נְבִים בְצַלְעִי שָׁמְרוּ נָאסָפּוּ זְרִים לְנָנְרִי עָמְרוּ נִאָבוּ זְרִים לְנָנְרִי עָמְרוּ נִיצָבוּ זְרִים לְנָנְרִי עָמְרוּ נִיצָבוּ לִנְרִי זְלְנְטוֹשׁ לְהַרוֹג נִבְסְפּוּ : צרו נְאוֹח נִילִי בְשִׁנְאַח כָעָס בּוֹנְפְשָׁם אִרְה נִיעָם בּוֹנְפְשָׁם אִרְה וַיִּעְשׁ :

אָפָנֶה לָאִש הֶשְׁלִן וְשָׁוָא בִכַּשְׁתִי היטן וים אביט ואשא עין כַ רַכן בָצָלוּ אֶבִיצְאָה מָטַחַ. אָשָאַל הַיִשׁ פּה אִישׁ ומִשִיב אַין ער רְפָּהָה רוֹחִי וְאִין בִּי כהַ: על זֶה וָעל כֵן יָד לְמוֹ פִי שַׁמְתִי על כן חַרַל ניבי וְנַם נָאלַמְחִי : שמעו אַצילי אַר מליצי יוער מר לי מאר מכם ואיך אנילה: זה לי ימוח עולם אשר אחילה עונח נאולחי ועה הכושר. נַפִשי בָּקְרָבִי נִלְאֲחַה וַחַלֵה חור סים וְענור שָברו בואנה אַר חור פרוח הולך לאט ער אנה אַרְעוֹל נְבוּג יֹ אָלְיוֹ בְשוֹבֵר מֹלְנִי: הַחִישָה מִפְרַט לי האל שִׁמְחַח נִילִי הַבָּט אִישִי בַעָלִי יוֹכֶרֶה הַשִּׁיבְעָה אוֹמְיָלָה: וַכְרָהַ אַבוּת שָבָעה הַשָּׁקט רוֹחַ כּוּעה רושע הצולעה נועה בעמים החבולה: ההישה וכולי

ל האיש לבוט ברים אשר מטעל ל לקראת פני צורו בניבו יעל

מבבר בצרקה בב להושיע חוה ציון קריח שועדי קבש אַרונים זולַתֶּךְ בְּעַרוּהָ. כִשַפַל בַר זִירוֹהְ וְכַלוֹהַ וכל מרביח ביתה יאכלם חדש: ראה כי שסות עוברי דכך צפה כי עריצים טקרו יחר וערו ער היכור שערי צרק: כבת נולים אפס מחויק ברק וכל אנשי לבב פתרו פחר: למערה ראש רבו כל חורפיה בתון אבור הישב יצר ואור חשר בעריפיה:

כונן צור בְיָרְךְ חוֹמַח עֵר יְרִירְךְּ הָאִיר מִבְּבוּרְךְ הְבִירְךְ הָאִיר מִבְּבוּרְךְ הְבִירְךְ הַלְיִר בְיִרְךְ הַנְיִרְרְ הַנְיִן צור וְכוּלִי כונן צור וכולי

# מיתה ביתה ונישא אבר ל עיטר פליין כפראה גבר ל

רשועה עולפים שור וְהַבִּיאָה [11] שְבִיָה בַח צִיוֹן בֵין עצֵי יָעַר ולוד עם פול חדשיש מישבי קשה לְיַרַ מַעְיָּלְ כֹרֶם פְּרְטוּ רֶשֶׁת יעל כן קרטונים אחוו שער: עשרת ראש הולכה ורוקבה לְהַקְרֵב תוחיל יום וְיוֹבֵיים שְפָתֶיהָ עַל כן מִרָאוֹ וַעָם ונם ריחה נמר מברי טעם ובר עפעפיה יודי מים: בַרִי בָאֵי פוֹצֵר כָר שַערֶיה כַמַבִּכִּירַה צָרָה יחנורה שק על בעל נעוריה:

שוכן ברום חביון צופה בְּכָּל רַעְיוּן
יכון נְיֵח צִיוּן וְנִסְתוּפִף יַחְרָיוּ עוֹר בְּצָלָה:
צוְעָה בְרוֹב כֹּרוּ יַשִיב שְׁבוֹת נִרְחוּ
יַכְם רְבַרשִׁרוּ בְּבִשְׁפָּט הַבְּנוֹתיַעֲשֶׁהֹלָה:
שוכן ברום וכולי

[12]

בַּה הָהָמִי בִּחִי עצובַת רוֹחַ השקשי הרנעי ורמי: אם אויביך קרעו לא רמו אף כי לְחַלֵּל כָּל צָבִי זָּטְמוּ נָא חַרעי כי אַל נִמולות אָני שׁרָם אַשַּׁלָם לְדְ פָאַר כּפְּלֵיִם: ערוי בָבֶל הַב בַח יְרושַׁלַיִם כי יום בשורה וה וכן רברתי: עת כא כְהַיום גוג ומָנוג יחַר אָז יַרְופַרוּ לְמִים וְשָׁרִי כְחַד יהיו כאבק דַק הַטון וַרַיִּך נוים לאורך ילכו אשריך: עורו בני ציון וסובו שבע חבו ליום קומי ואל היידאו הַרְבְרֵרוּ הִקְבַבְנוּ הַבִּינוּ הצרפו מחשא ולב חבינו

סולו מְסְלָה סַכְּלוֹ מָאָבֶן
כִי הְנְנִי יַסַר בְּצִיוֹן אָבֵן
בְחַרְבִּי שְׁלוּפָה בִיְרִי נְטִוּיְהָ
וְטְוֹאוֹח אֲסְלָא רְחוֹכוֹח וְקְרִיְּה
וֹכְצְרָה אֲטוֹמִם כְאֶרֶץ נְשִׁיְה
וְיְעָשוֹם עָרְבַה וֹמִרְבֵּר וְצִיה
יְשְׁשוֹם עָרְבַה וֹמִרְבֵּר וְצִיה
בְּהָקִץ עְפָּרִים הְאוֹמִי צְבִיִּה
וְאָחִשׁ מְשִׁיחִ בְּטִס רְוִיִה
וְיִשָּא מְשִׁיחִ בְּטִס רְוִיִה
וְיִשָּא עְלִיכֶם כְּהַיוֹם בַרְכָּה:
בחרבי שלופה וכולי

ציון עניה סוערה נוחטה ל הריין בקול רנה ורוחה קטה

נין ננין כך ימי ארינו בקול יוצר רצו ובעיו כי אר יי הוא להושיענו: אם הוא יכונן עוד צבי עריינו נין ננין כר ימי חיינו: ציין יכל חילה בעיו ישאי ל יחריו בשירה לו ללו יקראו ל רורים שאו ומרה קול עוו וְחִפְּאָרָה אל מתנשא בְפָאַר עמו: הבו בני אלים שירות וְהַלוֹלִים הבו בני אלים בין אל קראו בשמו:

> בעת ההיא בא האות הובל שי לה' צקאות

In the last recitative Zion calls the People of Israel: "O my children, hasten and come unto me, listen to the voice of God..., for He is here to deliver us. If He will restore the Temple, we shall play and make music for the rest of our days." Then, in the crescendo of rapture of the final chorus, one and all lift up their voice together with Zion:

Beloved ones raise a song
A voice splendid and strong
To the God who exalts in His people's splendour
Bring forth, ye of might
In song and delight
Praise ye the Lord, His holy name render

In his recitative, the angel addresses himself to God describing the suffering of Zion and her humiliation by foreign conquerors: "Other masters besides you have possessed her." The aria contains the angel's pledge for the rebuilding of Jerusalem's walls

[11] Clemenza: Recitative and aria

Lifting his wings, soaring in flight Now unto Zion shall the Defender alight

Clemenza's recitative is a lamentation on the destiny of Zion: "Imprisoned is the Daughter of Zion among the trees of the forest... Her eyes are wet with tears... no pilgrims in the Festivals come to her gates... she hath girded herself with sackcloth for the husband of her youth." The aria expresses confidence that "He that dwelleth in heaven... shall build Zion again."

[12] Dio: Recitative and aria

A voice responds, 'tis the Lord of Salvation From the Heaven above doth he make proclamation

The voice of God speaks in the recitative with words of consolation and hope for Zion: "Why art thou sad, my daughter... rejoice wholeheartedly for this is the day of good tidings." In the aria, God promises to destroy the enemies of Zion "with my drawn sword in my outstretched hand" and to bring about redemption of Israel: "The desert, the wilderness and the dry lands shall be glad for them... and I shall hasten the coming of the Messiah who will bring unto you blessing at this time."

[13] Zion: Recitative

Zion the afflicted and now comforted will raise her voice and rejoice The printed libretto also has rubrics introducing the pieces to be sung by each of the characters, and these are given below in English translation.

#### [8] Angels I-II: Duetto

The voice of angels on High as they broach The Daughter of Zion, whom they do now approach

The two angels call *Yonah* (the Dove symbolizing Zion) asking her to rejoice in song, since the time of redemption is come:

"O dove that art in the clefts of the rock let me see thy countenance. Let me hear thy voice in song, break forth into singing, for thy time is come. Rise up Zion, thou fairest among women, be glad and rejoice. How long wilt thou be cast down: joyful be now, for ever and ever."

#### [9] Zion: Recitative and aria

Zion much saddened, her voice but a wail Amongst angels of God laments her travail

In her recitative Zion complains: "O friends, how say you to my soul, flee? My children are gone forth of me and have not yet returned." She appeals to God for consolation: "Only in his shade shall I find rest." However she is in despair since "the time for redemption is slow in coming." Then Zion sings her aria beseeching God to hasten and provide her with shelter.

[10] "Man Clothed in Linen": Recitative and aria

In Heaven above the "Man Clothed in Linen" Unto His Rock doth entreat now for Zion The printed edition of the libretto (Mantua, 1732) — reproduced here, in facsimile, after the Hebrew Introduction — includes additional texts which enabled us to throw light on some significant aspects of the historical background. The main argument of the libretto is given in the following synopsis.

#### Synopsis of the 1732 Cantata-Quasi-Oratorio

#### "DOVE IN THE CLEFTS OF THE ROCK" Libretto by S.H. Jarach

The text deals with the distress of Zion, the consolation of the Exiled and the promise of their Redemption. The following is a translation of the author's argument in Hebrew, entitled *he'arah* ("Remark").

'Tis to inform whomsoever doth ask / That I have conceived the way of my task / In the image of two angels approaching from above / Jerusalem broaching to console her with love / And lo in her sorrow / doth she sit and languish / And from the ashes pour forth her anguish / While yet crying / And her words devising / The glory of the Lord before her looms / Revealing itself, her face illumes / Then do God-Fearers round out her words in full measure / Unto the Dweller of Heaven, the Abode of joy's treasure / And in an hour of grace is the tiding relayed / That His salvation and justice shall not be delayed / Then weareth Zion a spirit most strong / Calling forth to her sons to bear rapture and

song / And in praise all together the nations shall throng / Sorrow shall flee and all desolation / As they prepare the divine ministration / And there shall be consolation

[tr. Ann Brener]

synagogue (built in 1595), where the musical ceremonies took place, is one of the biggest of the ancient Italian synagogues. The musical event of 1732 coincided with a period of hectic endeavour by the Jewish leaders of the town to prevent the threatened segregation of their community in a ghetto. Our main source of information regarding musical events at the Jewish community in Casale Monferrato during this period is a manuscript kept at the Nanional (formerly: Lenin State) Library in Moscow (Ml, Ginzburg coll., Ms.807). The manuscript, which was discovered in 1964 by Moshe Gorali, contains three musical scores for the Hosha'na Rabbah ceremonies of 1732, 1733, and 1735. Besides these musical manuscripts, the libretti of the cantatas performed during these ceremonies as well as some additional literary material have also been preserved in other manuscript and printed sources.

Each ceremony is divided into two parts. Part A consists of a series of liturgical chants and instrumental pieces, acting as a kind of introduction to the main part of the ceremony. Part B: a cantata (1735) or a cantata-quasi-oratorio (1732 and 1733) of which the libretto was written especially for the musical ceremony of that year. The author of the libretti for 1732 and for 1733 is identified as S. H. Jarach. The names of the composers are unknown. The initiator of the ceremonies was Joseph Hayyim Chezighin (in Italian: Guiseppe Vita Clava), who commissioned the libretti and participated in the performances as maestro di capella and cembalo player. Two of the overture-symphonies have been identified in the contemporary Italian repertory: the symphony-overture in G of the 1732 ceremony is attributed in other sources to Hasse, Handel or Vivaldi, and the symphony-overture in G of the 1733 ceremony has been identified as a work by Antonio Brioschi. As regards the relationship between the liturgical chants in part A and the traditional repertory of the Tedesco (Italian Ashkenazi) synagogal chant, the most interesting finding is Zemirot (Psalm 13:6) "according to the melody of shofet" of the 1732 ceremony. This is the second earliest version known so far of the traditional Ashkenazi melody for the piyyut for the High Holidays "shofet kol ha-arets."

that art music remained a normal part of cultural life in the ghettoes of the Jews of Italy. Some of the scores which have come down to us are of particular interest, since they also permit us to trace the origins of some traditional liturgical chants. Such is the case of the score from Casale Monferrato (see below).

#### Hosha'na Rabbah in Casale Monferrato

Under the influence of the kabbalistic ideas developed in Safed during the sixteenth century, night vigils (tiqqunim) were organized, at first in Jewish communities in Italy and other Mediterranean countries, and then spreading through practically all of Europe. Such events were held on different occasions of the annual liturgical cycle, including the night of Hosha'na Rabbah, a holy day that marks the last opportunity for obtaining divine pardon (an extension of the Day of Atonement), called in Italy: yom ha-hotam haggadol ("Day of the Great Seal"). During the night before Hosha'na Rabbah particularly fervent appeals are addressed to God, imploring him to answer the prayers of the People of Israel for redemption and the reconstruction of the Temple in Jerusalem.

In the seventeenth and eighteenth centuries the vigil of Hosha'na Rabbah offered one of the most widespread occasions for the performance of art music works, especially in Italy. Such performances were mainly cultivated by confraternities such as those belonging to the movement known as *shomerim lab-boqer* ("Watchers of the Dawn") or similar denominations. During the eighteenth century musical manifestations on the occasion of Hosha'na Rabbah attained considerable proportions in the Casale Monferrato Jewish Ashkenazi ("Tedesco") community in the 1730's. The earliest source so far discovered related to these events is that for the 1732 ceremony.

Casale Monferrato, a town in Piedmont (Northern Italy), had a Jewish population since the fifteenth century. After an extensive period under the rule of the Gonzaga dukes of Mantua (1536-1708), Casale Monferrato passed to the dukes of Savoy (1709). By the eighteenth century the Jewish population numbered about 500 to 700. The splendid

To the Congregation

On all of you, to your heart's content,
God will bestow His blessing,
Will make you fruitful, multiply,
Return you to His land.

To the "Bridegroom of Genesis"
In all his splendour shines today,
He who begins our God's Torah,
Days many as sand, sons many as sand
He will see before our eyes.

[Tr.: U. Epstein]

# [6]-[13] Italy Art Music in Italian Ghettoes in the 17th and 18th Centuries

Italy played a major role in the development of Hebrew art music during the 17th and 18th centuries. Salamone Rossi (last third of the 16th c. - first half of the 17th c.), the most important Jewish composer prior to the Emancipation, is well known for his outstanding contribution to synagogal art music and for his relative importance in the general history of Italian music of his time. His musical activity coincides with a turning point in the history of Jewish musical practice in Italy: the rise of art music in the Italian ghetto. During the 15th and 16th centuries we know of professional Jewish musicians who were active mainly in Gentile society, as court musicians. With the enforcement of segregation, as a consequence of the Counter-Reformation, that occupation was doomed to disappear. Rossi's career at the ducal court of the Gonzagas may be considered as a late example of this phenomenon. At the same time we witness the first signs of the introduction of art music into the synagogue - in Padua (ca. 1555-1565), Ferrara (1605), Mantua (ca. 1610-1612) and Venice (ca. 1628). We are tempted to consider segregation as a cause of the rise of art music in the Italian ghetto. Music, too, seems to illustrate the general observation, which ascribes the tendency to develop intra-Jewish cultural and social activities to the effects of outside persecution.

By the middle of the 17th century, manifestations of art music within the syagogue and outside it had become a widespread custom in Italian Jewish communities. From then on, to the end of the 18th century, our documentation clearly establishes the fact

[2] ANONYMOUS: Kol ha-neshamah, cantata for solo voice and continuo (Ps. 150, 6) for Shabbat Naḥamu, Simḥat torah and Shabbat bereshit

Let every thing that breathe praise the Lord. Praise ye the Lord (...)

[3] C.G. LIDARTI: *Nora elohim*, 3-part choir with orchestra and continuo (Ps. 68, 36) for Pentecost

O God, thou art terrible out of Thy holy places The God of Israel is He that giveth strength and power unto His people.

[4] C.G. LIDARTI: Be-fi yesharim, 4-part choir with orchestra and continuo, from the morning service for Sabbaths and Festivals By the mouth of the upright shalt Thou be extolled
Blessed by the lips of the righteous
Sanctified by the tongue of the pious
In the midst of the holy ones shalt Thou be praised

[5] A. CACERES: Le-el elim, cantata for 2 voices and continuo for Simhat torah of the year 1738 (text: Moses Hayyim Luzzatto)

#### In praise of God

To mighty God, o sons of God in chorus raise your song In common counsel give your thanks His Holiness and law.

To His people Israel
On this auspicious day of gladness
God gladdens His people's flock
He leads them in His face's light
To be praised in His praise.

To the "Bridegroom of the Torah"
In peace he will complete it wholly,
Complete our God's Torah,
Will radiate, shine in His sun's light,
Will shine, flourish before our eyes.

Lidarti, survived and continue to live in the oral tradition of the Portuguese synagogue of Amsterdam, in the form of anonymous monodic "traditional" chants.

#### [1]-[5] Amsterdam

The descendants of Marranos from the Iberian Peninsula who settled in Amsterdam from the end of the 16th century onwards, created during the 17th and 18th centuries one of the most flourishing Jewish communities in Europe. The foremost musical manifestations of this community took place during the clebrations of *Shabbat naḥamu*, *Simḥat torah* and *Shabbat bereshit*. *Shabbat naḥamu*, commemorating the inauguration of the "great synagogue" in 1675, became the principal local feast and is still commemorated today. This celebration and the *Simḥat torah* festivities in honour of the "Bridegroom of the *Torah*" and of the Bridegroom of Genesis" occasioned numerous musical compositions. The works by Caceres presented in the programme were written for these occasions. From the repertoire for other occasions we have included Lidarti's three-part chorus *nora elohim* for Pentecost, and his four-part chorus *be-fi yesharim* (from the morning service for Sabbaths and Festivals).

[1] A. CACERES: Hishqi hizqi, 3-part choir with instrumental accompaniment for the annual commemoration of the dedication of the Synagogue (text: Isaac Aboab da Fonesca, for the inauguration of the Synagogue in 1675)

The Texts

Strengthen my desire from day to day
Hasten, my King, lighten my darkness
My evening and my morning sun shall not be
dimmed
Let shine upon me, my King, the light of your
sun

Awake, awake, ye ten-stringed lyre Sing songs with a chanting voice The splendour of your moon shall not disappear For your light has come, stand up and shine

#### Synagogal Art Music Prior to the Emancipation

According to the regions, periods and conditions of life in each Jewish centre, a more or less generous interpretation was given to the concepts of "religious music" and "profane music". Religious musical practice, as accepted by the rabbis, was of course not confined to the liturgy proper. At banquets and rejoicings, on occasions, such as a circumcision, a marriage or the feast of Purim, music was not only admitted, but was prescribed. It was assumed that every legitimate social activity in a Jewish context must necessarily have a religious linkage of some kind. The rabbinical prescription was generic, and not specific as to the musical content. The situation thus offered the music lovers of the community the opportunity of a musical practice. The way in which they took advantage of these possibilities depended, of course, on resources of taste, musical education, and performance.

During the 17th and 18th centuries, art music performances took place in the synagogue or in other locations on "special sabbaths" such as *Shabbat naḥamu*, feasts — such as Pentecost, *Simḥat torah*, *Hosha'na rabbah*, and on occasions such as the annual feast of a confraternity, the dedication of a synagogue or a torah scroll, and the celebration of a marriage or a circumcision. It has to be emphasized that for such performances only male voices were permitted. The employment of female voices, due to problems of a practical nature in modern performances, has to be considered as a liberty with historical accuracy. Thanks to the participation in this programme of Aris Christofellis and of Yaakov Zamir we are fortunate to be able to illustrate the authentic flavor of such synagogal works from the 18th century. We should note the phenomenon of transformation of works of art music into anonymous monodic "traditional" chants. This can be observed, among other instances, in the repertoire of the Portuguese Jewish community of Amsterdam. Here it is interesting to note, that the compositions of the 18th century local Jewish composer par excellence, Abraham Caceres, fell into oblivion some time after their creation; but those of the 18th century Christian composer C.G.

#### [1]-[5] AMSTERDAM (18th century)

[1] A. CACERES: *Ḥishqi ḥizqi*, 3-part choir with instrumental accompaniment [3] C.G. LIDARTI: *Nora elohim*, 3-part choir with orchestra and continuo

[2] ANONYMOUS: Kol ha-neshamah, cantata for solo voice and continuo
[4] C.G. Lidarti: Be-fi yesharim, 4-part choir with orchestra and continuo

[5] A. CACERES: Le-el elim, cantata for 2 voices and continuo

#### [6]-[13] ITALY HOSHA'NA RABBAH IN CASALE MONFERRATO 1732

Musical ceremony for 5 voices, choir and orchestra by anonymous composers Liturgical chants, orchestral overtures, interludes and the cantata-quasi-oratorio:

#### "DOVE IN THE CLEFTS OF THE ROCK" Libretto by S.H. Jarach

Participating characters: Angel I; Angel II; Zion, also called *Yonah* ("the Dove") representing Israel; "Man clothed in Linen" (one of the tow angels); Clemenza, the interceder defending Israel; The Voice of God ("Dio")

[6] Symphony-overture in G; Adon 'olam, for

1v. and b.c.; Sinfonia in G; Zemirot

(Ps.13:6) "according to the melody of shofet"

[7] Symphony-overture in D

Allegro — Sarabanda — Allegro

[8]-[13] Yonah ("Dove in the Clefts

of the Rock"

[8] Angels I-II: Duetto (Yonah)

[9] Zion: Recitative (Ekh) and aria

(Haḥishah)

[10] "Man Clothed in Linen": Recita-

tive (Medabber) and aria (Konen tsur)

[11] Clemenza: Recitative (Teshu'at)

and aria (Shokhen)

[12] Dio: Recitative (Mah tehemi)

and aria (Be-harbi)

[13] Zion: Recitative (Na maharu) and Tutti: Coro (Dodim)

## Synagogal Music in the Baroque

Works from the 18th century repertory of the communities of Amsterdam and Casale Monferrato, from the concert commemorating the 100th Jubilee of the Jewish National and University Library, which took place in Jerusalem on the 11th of June 1992, with the assistance of the Yad Hanadiv, the Israel Broadcasting Authority and the Noah Greenberg Memorial Fund

With the participation of

Miriam Meltzer (soprano), Sivan Rotem (soprano), Aris Christofellis (sopranist), Yaakov Zamir (countertenor), Stephan Schreckenberger (bass); Guest violonist: Walter Reiter; Cembalo: David Shemer; Theorbo: Isidoro Roitman; Narrator: Benny Hendel; The Israel National Choir Rinat (musical director: Avner Itai); The Keshet Baroque Orchestra (musical director: David Shemer

Conductor: Avner Itai

Musical arrangements, with realization of the basso continuo, by Israel Adler

JERUSALEM 1994
The Jewish Music Research Centre
The Hebrew University of Jerusalem

Programme notes: Israel Adler; Textual editing: Bathja Bayer, Lea Shalem; English language editing: Mira Reich; Ann Brener

Cover illustration: Courtesy of Israel Museum Jerusalem

© and P The Hebrew University of Jerusalem 1994 ACUM

Recording supervision: M.Popper Sound Engineers: B. Friedmann, G. Alboher, M. Arnon, A. Oren Digital Editing & Mastering: Ben Bernfeld; Sound Editing Supervision: Avi Nahmias

## Synagogal Music in the Baroque Hosha'na Rabbah in Casale Monferrato 1732 DOVE IN THE CLEFTS OF THE ROCK



Anthology of Musical Traditions in Israel A Noah Greenberg Memorial Publication