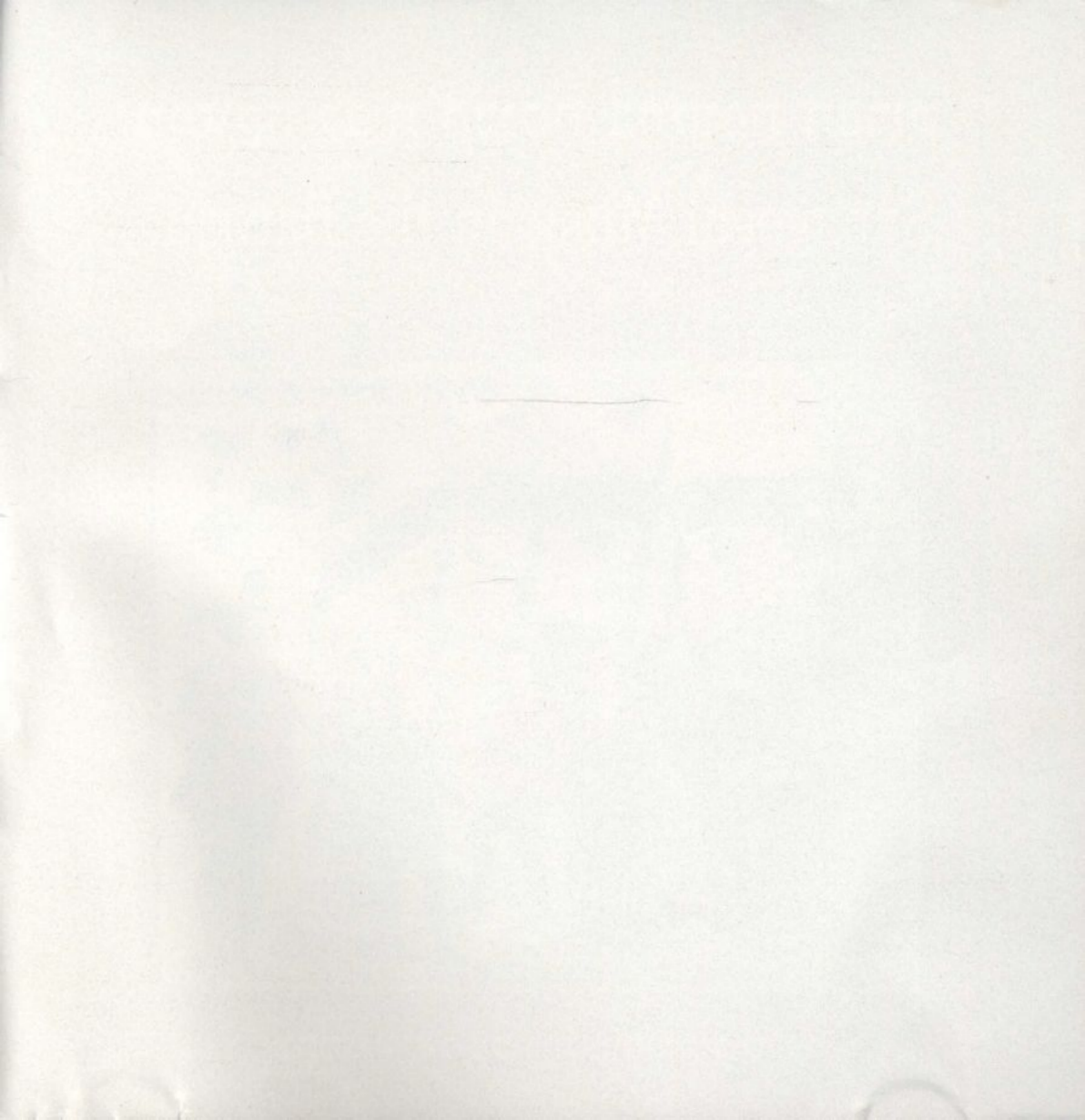
# מוסיקה לבית הכנסת בתקופת הברוק Synagogal Music in the Baroque



אנתולוגיה של מסורות מוסיקה בישראל



# מוסיקה אמנותית בבית הכנסת לפני תקופת האמנציפציה

במרבית הרבדים של המוסיקה של בית הכנסת במזרח ובמערב כאחד, אפשר לזהות מרכיבים של מוסיקה "אמנותית" בצד מרכיבים של מוסיקה "עממית". בשני סוגי המרכיבים קיימת לעתים תכופות התאמה של נכסי מוסיקה שמקורם בתרבות הסביבה. נראה כי תופעה זו נגרמת על ידי אופייה המיוחד של ההתייחסות אל המוסיקה מצד חכמי ישראל. הגישה הרבנית למוסיקה מצאה את ניסוחה המחייב במאות ה־12-10, על יסוד רעיונות מסוימים המופיעים כבר בתלמוד. למעשה, לא היתה בהתייחסות זו כל שימת לב ל"לשוך" המוסיקלית: העניין העיקרי היה בייעוד התפקודי של המוסיקה מבחינת שימושה לצרכי חולין או לצרכי קודש. שירים ותשבחות לקדוש ברוך הוא זוכים להסכמה ואף לעידוד, "ואין אדם בעולם מישראל נמנע מכל אלה"; איסור המוסיקה נוגע אל "נגינות של אהבת אדם לחבירו, ולשבח אדם יפה ביפיו ולקלס גבור בגבורתו וכיוצא בזאת, כגון של ישמעאלים הללו, שנקראין אשעאר אל גזל" (תשובה של האי גאון, שהובאה תדירות אצל הבאים אחריו). הפריחה המיוחדת בעצמתה של אמנות הסולו החזנית בתקופה זו כללה גם נטייה לחדשנות מתמדת ברפרטואר החזני. היאחזות בנכסים מלודיים הנחשבים כמסורתיים נתקיימה כנראה בעיקר לגבי מרכיבי היסוד של התפילה, כגון הקריאה במקרא (פרשה והפטרה). ביטוי מאפיין לגישה זו מצוי בספר חסידים האשכנזי (המאה ה־13). הקריאה חייבת להיות בהתאם למסורת הנחשבת כ"הלכה למשה מסיני" (שם, ס' תתי"ז), אולם נעימות התפילה ניתנות לבחירה בהתאם להחלטתו ולטעמו של החזן: "חקור לך אחר ניגונים, וכשתתפלל אמור באותו ניגון שנעים ומתוק בעיניך" (ס' י"א).

ההבחנה בין מוסיקה דתית למוסיקה חילונית נעשתה בדרגות שונות של החמרה בהתאם למצב הנתון של כל מרכז יהודי מבחינת המקום, התקופה ותנאי הסביבה. מובן כי השמעת מוסיקה למטרה דתית לא נחשבת כמוגבלת רק לעבודת הקודש בבית הכנסת. בטקסי הבית, במפגשים חברתיים, בשמחות מצוה (ברית מילה וחתונה), ובחגים, כגון פורים, המוסיקה נחשבה לא רק מותרת אלא מחויבת כמרכיב של עשיית המצוה. ההנחה היתה כי כל פעילות תרבותית לגיטימית במסגרת יהודית תהיה ממילא בעלת זיקה דתית כלשהי. הציווי הרבני היה כללי ולא ספציפי לתוכן המוסיקלי. משום כך נפתחה הזדמנות לאוהדי המוסיקה שבקהילה לממש פעילות מוסיקלית כלבבם. הדרך בה נוצלה ההזדמנות היתה מותנית במשאבים של טעם אמנותי, חינוך מוסיקלי ואמצעי ביצוע.

אשר לאזור אירופה, יש בידינו תיעוד מוסיקלי עשיר ומגוון של סוג זה של מוסיקה במאות ה־17 וה־18 בעיקר מן הקהילות ממוצא ספרדי.

מופעי מוסיקה אמנותית התקיימו בתוך בית הכנסת או מחוצה לו בשבתות מיוחדות (כגון שבת נחמו), בחגים (כגון שבועות, שמחת תורה, הושענא רבה), ובאירועים כגון הטקסים השנתיים של חברות, חנוכת בית כנסת, הכנסת ספר תורה, חגיגת נישואין, וברית מילה. יש להדגיש שבביצועים מסוג זה שותפו קולות גברים בלבד, שכן "קול באשה ערווה". שיתופם של קולות נשים, בעטיין של בעיות פרקטיות בביצועים מודרניים, הינו בבחינת חריגה מן הביצוע הנאמן למקורות ההיטטוריים. ראויה לציון התופעה של הפיכת יצירות אמנותיות ללחנים חד־קוליים אשר קיבלו גושפנקא של "מסורתיות" במשך הזמן. אפשר לעמוד על תופעה זו בקנטטה לברית מילה מדרום צרפת, וכן ברפרטואר של הקהילה הפורטוגלית באמשטרדם. בשני המקרים היצירות האמנותיות המקוריות הן משל מלחינים נוצריים. באמשטרדם אף מסתבר כי יצירותיו של המלחין היהודי הבכיר של הקהילה במאה ה־18, אברהם קסרס, נשתכחו ברבות הזמן; ואילו היצירות של המלחין הנוצרי כ' הקהילה במאה ה־18, אברהם קסרס, נשתכחו ברבות הזמן; ואילו היצירות של המלחין הנוצרי כ' באמשטרדם בצורת "לחנים" חד־קוליים, אנונימיים ו"מסורתיים".

# איטליה

# מוסיקה אמנותית בקהילות היהודיות באיטליה במאות הי"ז והי"ח

איטליה מילאה תפקיד בולט בהתפתחותה של המוסיקה האמנותית בבית הכנסת ומחוצה לו במאות ה־17 וה־18. הדברים הבאים נועדו לשמש כרקע היסטורי כללי ליצירות מתחום זה אשר מוצגות כאן.

שלמה רוסי (חי בשליש האחרון של המאה ה־16 ובמחצית הראשונה של המאה ה־17), המלחין היהודי החשוב ביותר לפני תקופת האמנציפציה, נודע ברבים בזכות תרומתו הגדולה למוסיקה האמנותית של בית הכנסת, ובזכות חשיבותו היחסית בתולדות המוסיקה של איטליה בתקופתו. זמן פעילותו חופף את זמן התרחשותו של מפנה בתולדות המוסיקה בקרב יהדות איטליה: עלייתה של המוסיקה האמנותית בגטו האיטלקי. במאות ה־15 וה־16 ידועים לנו מוסיקאים יהודים אשר פעלו בחברה הנכרית בעיקר כמוסיקאי חצר. עם כפיית הבידוד בגטו, כתוצאה מן הקונטרארפורמציה בנצרות, נגזרה כליה על עיסוקים אלה. הקריירה של רוסי בחצר הדוכסים לבית גונזאגה במנטובה היא מקרה מאוחר של מצב אשר היה יותר מקובל בתקופה קודמת. באותו זמן אנו מבחינים בסימנים הראשונים של הכנסת המוסיקה האמנותית לבית הכנסת בפדובה (בערך 1565-1555), בפרארה (1605),

במנטובה (בערך 1612-1610) ובונציה (בערך 1628). נראה כי ההדחקה אל הגטו, ועלייתה של המוסיקה האמנותית בבית הכנסת, אינן רק חופפות בזמן כי אם הינן בבחינת גורם ונגרם. גם המוסיקה נראית כמקיימת את ההנחה כי פיתוחן של פעילויות בתוך החברה היהודית היא תוצאה של רדיפות היהודים בסביבה הנכרית. באמצע המאה ה־17 השימוש במוסיקה האמנותית, בבית הכנסת ומחוצה לו, כבר היה נפוץ עד מאוד בקהילות איטליה. המצב מתועד בבהירות מספקת בדברי רבה של מודינה, נתנאל טראבוט, אשר אמר בשנת 1645: "והאלקים! כי לא היה דעתי לדבר תועה נגד המזמרים בנגוני המוסיקה, באשר בכל הגלילות שעברתי נוהגים לשורר ולזמר לכבוד אלקינו...". מכאן והלאה, ועד לסוף המאה ה־18, מוכיחות העדויות שבידינו כי המוסיקה האמנותית היתה מרכיב שגור וממוסד בחיי התרבות של הגטאות של יהדות איטליה. אחדות מבין הפרטיטורות אשר נשתמרו והגיעו לידינו הן בעלות עניין מיוחד כיון שיש בהן גם תיעוד מסוים של נעימות מסורתיות. כך הוא הממצא בפרטיטורות של סיינה (מס' 3 כאן) ושל קסאלי מונפראטו (מס' 4 כאן): בין ההלחנות למקהלה ולתזמורת משובצים שם גם רישומים של מספר נעימות מסורתיות אשר שימשו בתוך הטקס.

# 1. שיר הד לחתונה בגטו של מנטובה (בערך 1610-1622), מאת שלמה רוסי לשמונה קולות

בתוך השירים אשר לשלמה של שלמה רוסי מצויות שמונה יצירות למקהלה כפולה (4 ועוד 4 קולות). היצירה המושמעת היא האחרונה בקבוצה זו והיא מן הסוג של שירי הד, שהיה נפוץ בספרות הלועזית והעברית באיטליה בתקופה זו. מצויות בידינו מספר עדויות בדבר הלחנות של פיוטים כאלה. בהלחנתו של רוסי נקבע למקהלה השנייה תפקיד של השמעת ההד בלבד כמעט בכל היצירה.

#### הטקסט (אנונימי)

למי אחפוץ לעשות יקר חן לנפשות בווג נכנסות בגבר בעלמה בטרם אל יצר נשמה מאוצר מקומה נתבצר לבן זוג בטרם אל יצר נשמה מאוצר מקומה נתבצר לבן זוג הרעימה ומאן בעי חיי לעזר לו תהיה כנגדו לא תהיה ובעבור הרעימה

| חכמה   | הלא כביר חילו למוכר כל יש לו כדי ליקח אצלו לבת קנה |
|--------|----------------------------------------------------|
| יחכימה | להנחיל לו כבוד בני תורה למאוד ובזה לא יחמוד אשר מי |
| נאלמה  | ואשה בת שכל בלחמו היא תאכל ותדמה אל רחל לגוזזים    |
| רמה    | אשר כזה סופו לכבדה מגופו ותחסה בכנפו ועל ביתו      |
| ממזימה | וראו העמים כבודם כל ימים ועוד יחדו תמים ברחקם      |
| כבלימה | תשוקת האשה הלא היא אל אישה אשר הוא העושה ויוצרה    |
| ומהומה | והוא ימשול אותה והרבה חבתה בגיל תבנה ביתה בלי ריב  |
| ולעלמא | ואתה אל שדי תברך לידידי לע[ו]לם לבלי די לאין קץ    |

# 2. "קנטטה עברית בדו־שיח" להושענא רבה, מאת קרלו גרוסי לחגיגה של חבורת ה"שומרים לבוקר" (כנראה בונציה), לפני 1681 לבריטון, מקהלה וקונטינואו

בליל חג – הוא ליל הושענא רבה (ראה בית 6) – אחד עובר אורח ("הֵלך") נתקל בחבורת אנשים המפליגים בזמרת שירי שבח לה' בחדוה "נכפלת". קבוצה זו נמנית על חבורת "שומרים לבוקר", כפי שמלמדנו הבית האחרון. ההלך מציג בפני בני החבורה שאלות במטרה לעמוד על הסיבה המיוחדת לשמחתם. בני החבורה משיבים לו וכך מתפתח דו־שיח בין סולן (ההלך) ומקהלה (חבורת "שומרים לבוקר") המגלה לנו שהמדובר הוא בחגיגת יום השנה לייסוד החברה החל בהושענא רבה.

# [1. סולו]

אַחַי וְרֵעֵי הֵן כְּבֶר יָדוּעַ כִּי נִתְּנָה לֵיל זֶה לְאֵל תִּפְאֶרֶת אַך הָיְתָה בָּכֶם שְׁשֹׁן נּוֹבֶרֶת טַעַם לְשֶׁבַח תֹאמְרוּ מַדּוּעַ

#### [2. מקהלה]

שבע שְּׁמָחוֹת נִפְּנְשׁוּ דֵע הֵבֶּן הַ הַן זֶה וְזֶה גּוֹרֵם יְקָר נְיֶפֶת נְתְעָרְבָה שִּׁמְחָה בְּשִּׁמְחָתֵנוּ בְּשִׁמְחָתֵנוּ חֶבְרָה נְדִיבֵי עָם וְתִפַּאַרְתֵּנוּ תוֹדָה מְבִיאִים בֵּית אֲדוֹנָי מֶלֶּדְ

# [3. סולו]

דוֹדִים מְכַבָּדִים לְעוֹלֶם אֶדֶר כי תאמרו סבה לשי יקריבו אם בָּא נִדְבָה אוֹיְשׁלָם נַדְר

# (4. מקהלה)

זכרון ליום ראשון אשר התחילו לָקוּם בְּאַשְׁמוֹרֶת וְלִשְׁפּוֹךְ שִׁיחַ לָאֵל פְּדוּת יָחִישׁ וְאֶת מְשִׁיחַ כָּעֵת בְּכָל שָׁנָה פְּאֵר הִגְּדִּילוּ

מַה יָקרוּ רֵעִים אֲשֶׁר חֻבָּרוּ לְדְרשׁ לְאֵל יוֹם יוֹם בְּדִבְרֵי שַׁחַר וּלְפָאַרוֹ טֶרֶם עֲלוֹת הַשַּׁחַר רב טוב אַשֶּׁר צָפוּן בְּכֵן יִשְׂכָּרוּ

## [6. מקהלה]

הושענא רַבָּא לְנַפְשׁוֹתֵינוּ גּּלְגַּל לְיוֹם זַכַּאי זְכוּת נוֹסֶפֶּת

# [7. סולו]

אָם כֵּן בְּעֵת חֶדְנָה כְּוֹאת נִכְפֶּלֶת אל משאלות לבי אוי תשיבו נִפְתַח בְּרֹן יַחְדָּו לְגוֹוֵר אֹמֶר יַתַן לְחֶבְרָה כָּל אֲשֶׁר שׁוֹאֶלֶת

## [8. מקהלה]

עושה גדולות עד אשר אין חקר אור לַיְשֶׁרִים חַסְדְּךְּ זוֹרֵחַ רב טוב ושלום עד בּלִי יָרַחַ תַן אֶל חֲבוּרַת שוֹמְרִים לַבּּקֶר

# 3. קטעים מתוך הטקס המוסיקלי לחנוכת בית הכנסת בסיינה בשנת 1786, מאת זבולון גאליקי ופרנצ'סקו דריי

לטנור, מקהלה ותזמורת

בית הכנסת הקטן והיפה של סיינה, המזומן עדיין להנאתו של המבקר, נחנך בשנת 1786 ברוב פאר וטקס. נוסף על הפרטיטורה, מצוי בידינו קונטרס סדר זמירות ולימוד (ליוורנו, תקמ"ו), אשר הודפס במיוחד לאירוע. בעזרת שני מקורות אלה אפשר לשחזר את טקס חנוכת הבית אשר נמשך ימים אחדים.

## טקסטים של לחני תפילה ו"פתחו לי שערי צדק" (תהלים קיח, 19)

אתה הראית לדעת כי ה' הוא האלהים אין עוד מלבדו. אין כמוך באלהים ה' ואין כמעשיך.

לכו נרננה לה' נריעה לצור ישענו, נקדמה פניו בתודה בזמירות נריעה לו.

פתחו לי שערי צדק, אבוא בם אודה יה. זה השער לה' צדיקים יבואו בו.

ואני ברב חסדך אבא ביתך, אשתחווה אל היכל קדשך ביראתך.

פתחו לי וכו'

טקסטים של השירים (המחברים: אליעזר פורטי ["חזק"], איל מיכאל שבתי לוי)

#### רצ׳יטטיב:

אָשׁירָה בִּשְּׁמֶחוֹת שִׁירוֹת וְתִשְּׁבָּחוֹת אֵל אֵל בִּמַקְהֵלוֹת אָרִיעַ בִּזְמִירוֹת וֹבְשִׁמְחָה וֹבְשִׁירִים גַם אַחֲרָי שָׁרִים וֹבְשִׁמְחָה וֹבְשִׁירִים גַם אַחֲרָי שָׁרִים הם יִתְנוּ קוֹלָם בּזְמִירוֹת נִבְחָרוֹת בָּא עַת הִנִּיעַ יוֹם בִּדְבַר שְׁמוֹ אָיוֹם

לָשֵׁאת בְּקוֹלוֹת עֹז וְבְּכֶל דִּבְרֵי שִׁירוֹת כִי הַנָּה נִתְחַדַשׁ בִּית אֵל וּבִית מִקְדָשׁ לְכְבוֹד אֱלֹהִים חֵי הוּא מֶלֶךְ הַכָּבוֹד

לְתְפַלָּה לִתְחנָה הוּכַן מְקוֹם רָנָה יוֹם יוֹם לְהַלֵּל יָה שֶׁם לֵב כָּל הָעֵדָה סָבִיב סָבִיב כָּתְלוֹ הָדָר וְחֵן חֵן לוֹ הוד רב בְּהֵיכָלוֹ אֵל תּוֹרָה וּתְעוּדָה בַנוי לְתַלְפִּיוֹת וביופי משכיות וּלְעֵץ כָּל אִישׁ חֶמְדָּה שִׁמְחָה לְכָל לֵבָב צָחִים וּמֵזְהִירִים נַם עם נַרוֹת בָּרִים בָּם נִשְׂבַע מִכָּבוֹד בָם נִשְּׁמְחָה בַטוֹב

# טנור סולו ומקהלה:

| שירו שירים        | קומו שרים     |
|-------------------|---------------|
| תוך היכלו         | הַלְלתָה      |
| כָבוֹד לִשְׁמוֹ   | שימו עמו      |
| גוים גַּדְלוֹ     | סַפַּרוּ בַ־  |
| מיָדוֹ כֹל        | חָפֵץ יָכוֹל  |
| אַין עֶרֶךְ לוֹ   | רָם וִנְשָׂא  |
| שוקד שומר         | עָלֵי נּוֹמֵר |
| לוֹ יִבְנֶה בַיִת | הרא יי        |

BUTCH TO SECURE THE PROPERTY OF THE PARTY OF

LICKUS THE TANGET STREET

present he than matth

# 4. קטעים מתוך טקסים מוסיקליים להושענא רבה מאת מלחינים עלומי שם לחגיגות של חבורת "זריזים" בקסאלי מונפראטו בשנים 1733-1732

לסולנים, מקהלה ותזמורת

המקור של המוסיקה נמצא בכתב־יד של ספריית לנין במוסקבה אשר נתגלה בשנת 1964 על ידי משה גורלי. ההקלטה כוללת קטעים מן החלק הראשון של הטקס לשנת 1732, ולקט קצר מסוף הקנטטה שבחלק השני של הטקס לשנת 1733. בקנטטה־מעין־אורטוריו זו שלוש נפשות: "עליון" (אלהים), "מליץ" (סניגור), ר"משטין" (קטיגור), והנושא הוא מענייני דיומא דהושענא רבה, דהיינו יום דינו של האדם לפני הקדוש ברוך הוא. ה"משטין" מקטרג, ה"מליץ" מסנגר, ואף הקב"ה משמיע קולו, וכל זאת ברצף של רצ'יטטיבים, אריות, וקטע דואו. לקראת מקהלת הסיום גוברת כמובן ידו של ה"משטין" מתרצה ומקבל את "פתיחת שערי הרחמים" ברוח טובה.

טקסטים של לחני תפילה

אדון עולם אשר מלך בטרם כל יציר נברא (מתוך סידור התפילה) [...]

ואני בחסדך בטחתי יגל לבי בישועתך אשירה לה' כי גמל עלי (תהלים יג, 6)

מתוך הקנטטה־מעין־אורטוריו "עליון, מליץ ומשטין" לשנת 1733 (מחבר הליברטו ש"ח ירק)

רצ'יטטיב (עליון, מליץ ומשטין): "מליץ ונרגן החרישו דומר"

( רוכב עדבות מטכון שפועי. חרן יחירי ופין כלוצ )

מליץ ונרנן החרשו דומו הדרו הלונחכם ארון האל הרחקו שמעו נאם ארון האל הרחקו

כי גם ביר בלם המורת מצח (ג) גארו בירו אין בבפר כמם פיולו נזר בון יולרתו הפנומו

קנוא וְנוֹכָןם צור אָירן הַפַּעַם רבו לכו רבו עניי לבח אין כם עסים רסון דין דרכה נינים נולא נולף ואין לם הואם

הַב הַב הְוּכִיהָם פָּקִיר הַזַעַם כי אין להשיב בותנה עלים הם הסרו כל טוב ואון בם עתח שנונים בכן יהיה האוג כיונים

RECEIP INNY IN CET

( קול מגינור רוחה כנור )

על וָה יָכַפַר וָה הַלֹא צִוֹינָת (יי) מֶרַרַשׁ בְעַלְמָא הוא וִדְבָּרִי חֶכֶּק אַר על יִסור תַרין יְהַי כִי חֶכֶּק על כאוני הריו ועל בפיה ער במתו משפט ועל גפיה רַערו שַקוּרָה הוא ל ורא אַרְפָּה

רופא לכל בשר אָרי חבּנִית נם באמר מעמו וניתו סרו כי בַעבורות אַהַבָּה יוּקשְרוּ כולר וכלה בו אמר טבולי על כן אַנורה זו כָבר הִשְּבַיּי, נִמְשַׁר אָטשׁ כָּוֶה רָעַרְבִי עַזַר ונו לבל ונח בל אינ

מפילו דוקנין שביך פלאים פצוח וכו

פעם וריח הם כינוי לחלפוד ופעשה בפודש:

בסררש ערבה אלו ישראל שאין בם לא חורה ולא פצות WANTED TO THE THE STATE OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF

בפררש פ' ולקחחם לכם ביום ה"משון

# ל מקשרת ונולוץ ברתהם משונים ל דברים שחרים משיבים רעונים ל

a comment of the state of

THE REPORT HERE

No. of Reliable and Description

TOTAL DESCRIPTION OF STREET, S

English Top Die Mile

公司位于14年10日 1850年 1862年 18624 18625 18625 18625 18625 18625 18625 18625 18625 18625 18625 1

אפנע באשכל כפר או אפנע באטכל כפר (\*) אככוף ואשיח כפר סנינור אָקצוף וּאָצית כפר : אכחום עלומי עם ואין פורע אטטום ערומי עם והן פורע: קשינור אחםון שאת וטבר יני מיופא מאַן נאָבֶר (יי) פרום עלית אבר פנינור פיר יום עלייה אבר קשינור אר שאנן כור שיר ואך דרי ספינור

(ש) כונח הסנינור היא אחפלל לה' ואלסוף להסציא פריום ולכשות תעלוסות לב הם עונות לכל יהיה עור פי שינלה אותם

אָל שַׁאַנֵן כָל צִיר וְאַרְ רָרָעַ

(h) כונת הקשינוד היא אפגע כישראר וארנו ברתיתת קצף הדין אשנא סשפרת נעדות שכאופה ואהיה נוקם פפנה

(כ) אחפוץ לתח שאת ועוז פרות כעלה והשקש וקול שיר ותרועה

נ) כונח הקבי אעורר נגע ופגע וקצוץ אבר ז' עם שואן שאון עם כל כאב ופחלה

רצ'יטטיב (מליץ ומשטין): "הסכת מעורר דין" מקהלה: "לכו נרננה נריעה"

( מליץ נותן ירו אל העומר בגדו )

הַסְבָּה מְעוֹרֵר דִיןְ דְּלֹא הַשְׁנִיהַ כִי שַעֵרִי דְּרָהְמִים נִפְּרָרוּ אֶלְ טַלְלֵּי אוֹרָה אֲשֶׁר יוֹרָהוּ הואל ענה אָמן וְנִיל הַצָּרִיה אָתִי לְכָה אֶלְ עֵם כְּרוֹכֶי וֻרַע הומָה עווֹב וְבַנְפְשׁוֹלְ אֵל יַרַע הומָה ביום שירה וְפַר כֹּהְכָּה נֵלְךְ לְבַשֵּׁר לְשׁוֹב חַלְכָה נֵלְךְ לְבַשֵּׁר לְשׁוֹב חַלְכָה כַּרְכָרְךְ הַטוֹב לְכָה נֵלְכָה

קסינור

( קול רנה קול תשועה פי שובה השכועה )

לכו וְנִנְנָה נָיִעָר

נוֹמִירָה לְצוּה יִשְׁענוּ

ומשמחבי בבל ימינ נרויממר שמו נכננח

THE SETTLE DETECTION OF THE SECRETARY OF

organica (o grafica a transfer

#### אמשטרדם

קנטטות וקטעי מקהלה מן הרפרטואר המוסיקלי של הקהילה הפורטוגלית באמשטרדם במאה הי״ח

- 5. **חשקי חזקי** מאת אברהם קסרס (טקסט: יצחק אבוהב דה פונשיקה, לחנוכת בית הכנסת בשנת 1675)
  - מקהלה (3 קולות) בליווי כלי, ליום השנה של חנוכת בית הכנסת.
  - המשיח אלמים מאת אברהם קסרס (מתוך שחרית לשבת ויום טוב)
     לשני קולות בליווי כלי, לשבת נחמו, שמחת תורה ושבת בראשית.
    - 7. נורא אלהים מאת כריסטיאנו ג' לידרטי (תהלים סח, 36) מקהלה (3 קולות) בליווי כלי, לשבועות.
  - 8. כל הנשמה מאת כריסטיאנו ג' לידרטי (תהלים קנ, 6, עם תוספות) קנטטה לקול "סופרן" בליווי כלי, לשבת נחמו שמחת תורה ושבת בראשית.
  - 9. בפי ישרים מאת כריסטיאנו ג' לידרטי (מתוך שחרית לשבת ויום טוב) מקהלה (4 קולות) בליווי כלי.

צאצאי האנוסים מספרד ומפורטוגל, אשר התיישבו באמשטרדם מסוף המאה ה־16, יצרו במאות ה־17 וה־18 את אחת הקהילות המשגשגות ביותר של אירופה.

פעילות מוסיקלית אינטנסיבית מצאה לה מקום טבעי בחיים החברתיים והדתיים של הקהילה. עדויות מרובות על הווי זה מצויות בתעודות ובתיאורים, בתמלילים הרבים של יצירות לעת מצוא אשר נשתמרו בכתבי־יד ובדפוסים ובכתבי־היד של פרטיטורות ממש. המידע אשר נשתמר בזיכרונם של שרידי הפעילים המוסיקליים של הקהילה בדורנו מפרש ומשלים את העדויות העולות מן הכתובים; הוא כולל גם את שקיעי היצירות האמנותיות דאז, אשר הפכו ל"לחנים מסורתיים" חד־קוליים.

האירועים המוסיקליים העשירים ביותר בקהילה זו אירעו במסגרת של שבת נחמו, שמחת תורה ושבת בראשית. בשבת נחמו הצטרף אל האירוע גם איזכור חנוכת בית הכנסת הגדול בשנת 1675, אשר היה לחג המרכזי של הקהילה, וכאז כן עתה. לרגל חג זה, ולרגל אירועי שמחת תורה לכבודם של חתן תורה וחתן בראשית, הוזמנו הלחנות רבות. כל יצירותיו של אברהם קסרס, ומקצת מיצירותיו

של לידרטי, אשר מבחר מהן מוצג כאן, נכתבו לאירועים אלה (כולל הקנטטה היפה כל הנשמה). מתוך הרפרטואר לאירועים אחרים אנו מציגים כאן את היצירה למקהלה בשלשה קולות נורא אלהים (לשבועות), ואת היצירה למקהלה בארבעה קולות בפי ישרים (מתוך שחרית לשבת ויום טוב).

## הטקסטים

חשקי חזקי מדי יום יום מהר האר מלכי חשכי

רמשי שמשי עוד לא יכבה

יאיר לי אור שמשך מלכי

עורי עורי נבל עשור

בקול זמרה שירים שירי

ירחך זרחך לא יבא עוד

רך קומי אורי כי בא אורך קומי אורי

#### המשיח אלמים

המשיח אלמים והמפענח נאלמים, ולך לבדך אנחנו מודים

#### נורא אלהים

נורא אלהים ממקדשיך אל ישראל הוא נותן עז ותעצמות לעם ברוך אלהים (תהלים סח, 36)

#### כל הנשמה

כל הנשמה תהלל יה הללויה (תהלים קנ, 6) הללויה, גדלו יה, ברכו יה, שבחו יה, זמרו יה.

#### בפי ישרים

בפי ישרים תתרומם ובשפתי צדיקים תתברך ובלשון חסידים תתקדש ובקרב קדושים תתהלל

# דרום צרפת המסומת לידום אנא מיצו ביותו ביות ביות מוצו ביות המסומת לידות ביותו ביותו היותו מיותו ביותו מיותו ביותו

# 10. "דיברטיסמן" לברית מילה בארבע הקהילות בדרום צרפת (מחוז ויניסין)

## קנטיקום הבראיקום מאת לואי סלדין

לסולנים, מקהלה (4 קולות) ותזמורת (טקסטים אנונימיים ופיוט מסורתי לברית מילה) א. פרלוד; "אשיר לאלי", דואו וריטורנל; "נשמחה יחד", Air לבס, דואו וריטורנל ב. "שלח תשבי", מקהלה, בורה וריגודון

ג. פרלוד; "ילד היולד יהיה בסימן טוב", Air לטנור; טריו; מקהלה; גבוט ומקהלת סיום

קנטיקום הבראיקום מאת לואי סלדין הוא ללא ספק אחת היצירות הטובות ביותר שנתגלו עד כה מן הרפרטואר של הקהילות היהודיות בתקופה הנדונה. שחזור היצירה והרקע ההיסטורי שלה מבוסס על שני מקורות עיקריים: כתב־היד של הפרטיטורה, השמור בספרייה הלאומית בפריס, וסדר הקונטיריס, קובץ תפילות ופיוטים של יהודי ארבע הקהילות שבדרום צרפת (באביניון ובמחוז ויניסין), אשר נדפס באביניון בשנת 1764/65.

בסוף המאה ה־17 פנה אחד מנכבדי ארבע הקהילות, אשר ציפה להולדת בן זכר, למלחין מקומי, לואי סלדין, שילחין פיוטים המיועדים לברית מילה. יצירתו של סלדין, הכתובה לסולנים, מקהלה ותזמורת במתכונת ה"דיברטיסמן", כנראה נשאה חן בעיני בני הקהילה ואולי אף זכתה לביצועים חוזרים. מכל מקום, מקורותינו מעידים על כך שהחלק העיקרי של היצירה ("ילד היולד") פשט ברבות הימים צורה של מוסיקה אמנותית ונשתרש במסורת הקהילה בצורה של מנגינה חד־קולית, אנונימית, "מסורתית". בצורה זו היא הושרה בפי בני הקהילה עד שלהי המאה ה־18.

[1] אָשִׁיר לְאֵלִי [2] נִשְׂמְחָה יַחַד צוּרִי וְגוֹאֲלִי אל חי עולמים בְשִׁמְחָה וְגִילָה תוֹךְ קָהָל וְעֵדָה בְּקשׁרֵנוּ בְּרִית בִּבְשָּׂרֵנוּ חק לְעוֹלְמִים

[3] שְׁלַח תִּשְׁבִּי [4] יֶלֶד הַיּוּלֶד יִהְיֶה בְּסִימָן טוֹב יִגְדָּל וְיִחְיֶה כְּמוֹ גַּן רָטוֹב בְּוְכוּת בְּרִיתֶךְ בַּיִּה בְיִבוּת בְּרִיתֶךְ בַּיִּה בְיִבְיתַ יִנְצֵל מִקְטוֹב

יְרוּץ כַצְבִי כנאום נביא פְּדֵה מַרְעִיתֶּךְּ Towards the end of the 17th century, a Jewish notable of one of the "Four holy communities" of Avignon and the Comtat Venaissin in Southern France, in anticipation of a birth that he clearly hoped would be male, and wished to celebrate with particular pomp, commissioned a local composer — Louis Saladin — to set to music certain religious poems, for performance during the rejoicings that traditionally took place in celebration of such an event.

Saladin produced a composition for soloists choir and orchestra, in the genre of a divertissement. The work was highly esteemed by the members of the community where it was performed. Most certainly the first performance was followed by others. In the course of time its use became generalized, but only the last part, containing the liturgical text (yeled hay-yûlad), was retained. Gradually the work was stripped of its polyphonic and orchestral parts and turned into a monodic, anonymous traditional chant. In this form we find it, in the last third of the 18th century, rooted in the tradition of the community and preserved in the local collection of special prayers, the Seder haq-qûnterês.

#### Texts

I shall sing to my God, my strength and my redeemer, with the voice of joy and praise, of gladness and joy, "in the midst of the congregation and assembly".

Let us rejoice together: our God is One, God living unto eternity. Thou hast given us, as an eternal law, a covenant in our flesh, on the eighth day.

Send us the Tishbite, make him come quickly, to the people of Israel, let him run like a gazelle, following the word of the prophet, to save (the flock of) Thy pasturage, from the lion's teeth.

That the infant be born under a favourable sign, that he may grow and that he may live like a "well-watered garden", that he may rise and prosper, that he may escape from destruction, Amen, that God may make it so.

#### Nôrā elohîm

O God, thou art terrible out of Thy holy places: The God of Israel is He that giveth strength and power unto His people.

#### Kol han-neshamah

Let every thing that hath breath praise the Lord.

Praise ye the Lord (...)

#### Be-fî yesharîm

By the mouth of the upright shalt Thou be extolled
Blessed by the lips of the righteous
Sanctified by the tongue of the pious
In the midst of the holy ones shalt Thou be praised.

# Southern France

10. "Divertissement" for a Circumcision at the Comtat Venaissin (Southern France) Canticum hebraicum by Louis SALADIN

for soloists, 4-part choir and orchestra (text: anonymous and liturgical)

I. Prelude: Ashîr le-elî "I shall sing for my God", duo and ritournelle; nismeḥah yaḥad "We shall sing together", Air for bass, duo and ritournelle

II. Shelah tishbî "Send us the Tishbite", choir, Bourrée and Rigaudon

III. Prelude; Yeled hay-yûlad "Let the child be born under good auspices", Air for tenor; trio; choir; Gavotte and choir.

The Canticum hebraicum by Louis Saladin is undoubtedly one of the most captivating compositions of the entire repertory of Hebrew art music in the 17th-18th centuries.

of this community permit the confirmation and interpretation of the old written sources, including those of art music practice, by still extant oral traditions.

The foremost musical manifestations of this community took place during the celebrations of Shabbat naḥamû, Simḥat tôrah and Shabbat berēshît. Shabbat naḥamû, commemorating the inauguration of the "great synagogue" in 1675, became the principal local feast and is still commemorated today. This celebration and the Simḥat tôrah festivities in honour of the "Bridegroom of the Torah" and of the "Bridegroom of Genesis" occasioned numerous musical compositions. All the works by Caceres and some of the works by Lidarti presented in the programme (including the beautiful cantata Kol han-neshamah) were written for these occasions. From the repertory for other occasions we have included Lidarti's three-part chorus nôrā elohîm for Shavuot, and his four-part chorus be-fî yesharîm (from the morning service for Sabbaths and Festivals).

#### **Texts**

Hishqî hizqî

Strengthen my desire from day to day
Hasten, my King, lighten my darkness
My evening and my morning sun shall not be dimmed
Let shine upon me, my King, the light of your sun

Awake, awake, ye ten-stringed lyre
Sing songs with a chanting voice
The splendour of your moon shall not disappear
For your light has come, stand up and shine

#### Ham-mesîah illemîm

Thou makest the dumb to speak, and revealest the hidden things; and therefore unto Thee alone do we give thanks

# Amsterdam

# Cantatas and choral works from the 18th century repertory of the Portuguese Jewish Community of Amsterdam

5. Hishqî hizqî "Strengthen my desire...", by Abraham CACERES (text: Isaac Aboab da Fonseca, for the inauguration of the Synagogue in 1675)
3-part choir with instrumental accompaniment, for the annual commemoration of the dedication of the Synagogue

6. Ham-mesîaḥ illemîm "Thou who maketh speak the dumb", by Abraham CACERES (from the morning service for Sabbaths and Festivals)

For 2 voices with instrumental accompaniment, for Shabbat naḥamû, Simḥat tôrah and Shabbat berēshît

7. Nôrā elohîm "God, thou art terrible" by Cristiano G. LIDARTI (Ps. 68, 36) 3-part choir with instrumental accompaniment, for Shavuot

8. Kol han-neshamah "Let every thing that hath breath", by Cristiano G. LIDARTI (Ps.150,6, amplified)
Cantata for "soprano" with instrumental accompaniment for Shabbat naḥamû, Simḥat tôrah and Shabbat berēshît

 Be-fî yesharîm "By the mouth of virtuous men", by Cristiano G. LIDARTI (from the morning service for Sabbaths and Festivals)
 4-part choir with instrumental accompaniment

The descendants of Marranos from the Iberian Peninsula who settled in Amsterdam from the end of the 16th century onwards, created during the 17th and 18th centuries one of the most flourishing Jewish communities in Europe. Intense musical activity found a natural place in the social and religious life of the community. Much evidence is found in the descriptive historical sources, in the numerous occasional compositions, both printed and in manuscripts, of which the literary texts have been preserved, and in the notated manuscripts. The memories of the surviving guardians of the musical tradition

Duetto (Clemenza, Rigore): "Portàr colpe, et accuse"

(Note in the Italian version of the text: "In the Hebrew text the words are similar, but their meaning differs".)

Clemenza: I shall bring forth exculpation and excuse

Rigore: I shall bring forth culpability and accusation

Both together and alternately:

Clemenza: I shall languish and bring forth pardon; I shall cover the hidden sins

Rigore: I shall be wrathful and bring forth expiation; I shall hate and take revenge

Both together and alternately:

Clemenza: I shall strive to procure salvation, tranquillity and resounding songs Rigore: I shall strive to provoke calamity, upheaval and painful suffering

At this point Dio intervenes, in the form of a recitative and an aria, and sides strongly with Clemenza. Thus the argument can be brought to a happy conclusion in the following recitative and final chorus:

Recitative (Clemenza, Rigore): "Ascolta ò mio Rival"

Clemenza offering a hand to Rigore, the rival, calls upon him to comprehend that the "gates of mercy have been opened" and that he should abandon his wrathful attitude and join him with joy and song im bringing the good message to the people of Israel. Rigore responds "Let us go together and spread your good message"

Chorus: "Orsù à giubilar con brio"

Let us sing and jubilate

We shall laud the rock of our salvation

We shall exalt the name of God

And we shall rejoice in all eternity.

But I have trusted in thy mercy; my heart shall rejoice in thy salvation. I will sing unto the Lord, because he hath dealt bountifully with me (Ps. 13:6)

Paraphrase of extracts from the 1733 cantata-quasi-oratorio "Dio Clemenza e Rigore" (libretto by Sh. H. Jarach)

Recitative (Dio, Clemenza, Rigore): "Clemenz'e Rigor con giusta soffrenza"

Dio (God) imposes silence on both the Defender (Clemenza) and the Accuser (Rigore). The verdict of culpability should be cancelled. Even the sinners are full of good deeds, therefore He shall withdraw His wrath from them.

Rigore (Accuser) begs the God of Vengeance to listen once more to his plea: (the sinners) neglect the poor, they neither study the Torah nor do they accomplish good deeds. They do not deserve defence; they merit the depths of hell.

Clemenza (Defender) supplicates God "the Healer of all wounds": even if they are otherwise unworthy, they deserve (according to the midrash) God's pardon for having accomplished (during the festival of Sukkot) the religious prescription of the *lûlav* (palm) and its accessories.

Rigore rejects this midrashic argument and maintains that according to the strict law his standpoint should be adopted.

Clemenza: The verdict should be well balanced

Rigore: It should be applied according to strict law

Clemenza: My opinion is well weighed

Rigore: My opinion is well rooted

Both: I shall not desist

He desires, He can, everything comes from His hand
Sublime, elevated, unequalled
Master of my destiny, He watches, He keeps guard
He is the Lord, to Him a dwelling is raised up

# 4. Extracts from musical ceremonies by anonymous composers for the celebration of Hôsha rabbah by the Zerîzîm fraternity ("the Nimble") in Casale Monferrato 1732-1733

For soloists, choir and orchestra

The manuscript score, preserved in the Lenin Library, Moscow, was discovered in 1964 by M. Gorali. The recording includes extracts from the first part of the 1732 ceremony and a selection from the end of the cantata constituting the second part of the 1733 ceremony. In this cantata-quasi-oratorio there are three characters: Dio (God), Clemenza (the defender) and Rigore (the accuser). The plot, in accordance with the topical subject of the feast of Hôshanā rabbah, deals with the Day of Judgement. Rigore prosecutes Israel, Clemenza defends Israel, and even the Holy One blessed be He, intervenes. All these arguments are presented in a string of recitatives, arias and a duo. As the final chorus approaches, Clemenza gains the cause and even Rigore becomes resigned and accepts the "Opening of the Gates of Mercy" in good spirit.

An Italian version of the libretto ("Dio, Clemenza e Rigore") was appended to the

manuscript of the ceremony of 1733.

#### Text of liturgical verses

Lord of the World who reigned, before any being was created...(from the Daily Prayer Book)

Poems specially composed for the occasion (authors: Eliezer Forti; Eyyal Mikha'el Shabbetay Levi)

Recitative: Ashîrah bi-semahôt

I shall sing with joy the chants and praises
To God, in chorus, I shall clamour the refrains
And the singers shall follow me with joy
They shall uplift their voices in the finest chants
The moment is come, the day is here, to the glory of His terrible name
Powerfully uplift the voice in diverse chants
To the honour of the living God, He, the King of Glory

training from the musical cevernous for the mandaration

the amore to appropriate the contract of

COMPANY OF THE STREET

With an baid paint would acress about mean and ?

Aria: Li-tefillah, li-tehinnah

For prayer, for supplication, a place for song was elevated
To laud God day by day, there is the heart of the entire community.

It has a wall round about, it has splendour and grace
His temple is filled with glory, to the law and to the testimony
And with beautiful ornaments, it is built magnificently
Joy for all hearts, and delight for every man's eye
With pure candles, bright and shining
We shall rejoice greatly, in abundance and honour

Solo and choir: Qûmû sharîm

Rise up, singers, intone hymns
Hallelujah, in His sanctuary
His people, honour His name
Tell of His greatness among the nations

marvels: in the time of rejoicing, (at the moment) of our joy Hôsha'nā rabbah appears; to the day of righteousness is added an additional merit.

[7. Solo]

Then, in the moment of joy thus "Doubly redoubled" let us not silence our chants, but let us intone a chorus in honour of the Master of all fates; may he gratify all the wishes of the confraternity.

[8. Choir]

Author of grand and unfathomable works; Thou whose grace makes the light to shine for the just, grant Prosperity and abundance of peace as long as the moon endureth, to the confraternity of the "Watchers of the Dawn".

# 3. Extracts from the musical ceremony for the inauguration of the synagogue of Siena in 1786, by Volunio GALLICHI and Francesco DREI

For tenor, choir and orchestra

The beautiful little synagogue of Siena, which the visitor can still admire, was dedicated in 1786 with much pomp and ceremony. Apart from the manuscript of the musical score there has come down to us a booklet specially printed for the occasion and entitled Seder zemîrôt we-limmûd... ("Order of Songs and Study..."). These two sources enable us to reconstruct the ceremony which stretched over several days.

#### Texts of liturgical verses

Thou hast made us to know that God is the Lord...

O come, let us sing unto the Lord, let us make a joyful noise to the rock of our salvation... Open unto me the gates of justice, I will enter therein to render thanks unto the Lord...

Shabbetas Lexil

and the surgers shall follow me with jur

Salo and on an Odmit sharim

Tell of the greatness among the tailons

# Text (anonymous): Ahay we-recay

### [1. Solo]

(the passer-by): Brothers and friends, it is well known that this night is consecrated to glorifying God, but you display a particularly fervent joy; tell me the reason for your praises.

#### [2. Choir]

(the Shômerîm lab-boqer): Know, passer-by, that "a fullness of joys" has been conjoined: with the joyous celebration of the festival (of Hôsha'nā rabbah) are mingled our own rejoicings; a confraternity of "princes of the people", our glory, brings offerings to the Temple of the Lord.

### [3. Solo]

Honorable friends whose glory is everlasting, answer again the "questions of my heart" and tell me the reason for your offerings: is this a voluntary giving or are you fulfilling a vow?

# [4. Choir]

In memory of the day when, for the first time, they (the founders of the confraternity) rose with the dawn to lavish their prayers before the face of God, so that the Redemption and the coming of the Messiah might be hastened, now every year, at the same season, His glory is exalted.

#### [5. Solo]

How dear are the friends who have come together to address themselves to God, every day, ardently, and to glorify Him before the dawn; may they be rewarded by the greatest happiness.

#### [6. Choir]

Behold how both one and the other (of these festivals) brings with it magnificence and

Thus shall he greatly inherit the honour of the Torah-wise.

Who would destroy this by covetousness?

This wise woman will share his bread. Protected as his own ewe lamb, she is silent though shearers come

He will come to honour her more than himself.

Sheltered under his wing, she shall be lifted up high over his house

Nations shall look upon their glory all their days. Their union shall be perfect, they will avoid malice

The longing of a woman is to her husband who shapes her as from a void

Yet, though he is her lord, he shows her abounding love. She builds her house in joy, without strife or contention.

O Thou Almighty God, grant out beloved friends blessings unbounded forever, yea through eternity!

Tr.: M. Feist (revised)

# 2. Cantata ebraica in dialogo, by Carlo GROSSI

For the celebration of Hôsha<sup>c</sup>nā rabbah by the "Watchers of the Dawn" fraternity, probably in Venice, before 1681

and tell me the reason for your otterings, it this a volunta

For Baritone ("tenore"), 4-part choir and continuo

On the night of a Jewish holy day — the Hôsha'nā rabbah vigil (as revealed in the 6th stanza) — a passer-by is surprised at the spectacle of a group of people chanting hymns to the glory of God and "redoubling" in joy and fervour. They belong to the "Watchers of the Dawn" fraternity, as the final verse clearly shows. He questions them about the reason for their enthusiasm. The members of the confraternity reply and the dialogue between the solo voice (the passer-by) and the choir ("Watchers of the Dawn") tells us that they are celebrating the anniversary of the foundation of their confraternity.

the passer by: Prochest and

resociones a confluterarily

documentation clearly establishes the fact that art music remained a normal part of cultural life in the ghettoes of the Jews of Italy.

Some of the scores which have come down to us are of particular interest, since they also permit the tracing of some traditional liturgical chants. Such is the case of the scores from Siena (no. 3 here) and Casale Monferrato (no. 4 here), where the choral and instrumental compositions are interspersed with a number of traditional liturgical intonations which were also sung during the ceremony.

# 1. Echo-poem for a wedding in the ghetto of Mantua (ca. 1610-1622) by Salamone ROSSI

For 8 voices

This is the last of the eight double-choirs for 8 voices featured in Rossi's *Ha-shîrîm* asher li-shelomoh. The literary species of echo-poems was widespread in Italian Hebrew literature of this period and we know of several references to musical settings of such poems. In Rossi's setting the role of the second choir is reduced to assume the "echo" nearly throughout the whole piece.

Text (anonymous): Le-mî ehpots la asôt yegar

To whom should I give honour? Surely to these souls who enter into union in the way of a man with a maid In the treasure-house where God shapes the soul, its stronghold is already marked out its future mate Life be his desire, she will be his helpmate. Let them never be opposed, never know tumult Though a man's wealth be great, he should sell all his possessions to take unto himself a daughter of wisdom

# Italy

# Art Music in Italian Ghettoes in the 17th and 18th Centuries

Italy has played a major role in the development of Hebrew Art music during the 17th and 18th centuries. The following remarks will serve as a general historical background to the works from this domain presented here.

Salamone Rossi (last third of the 16th c. — first half of the 17th c.), the most important Jewish composer prior to the Emancipation, is well known for his outstanding contribution to synagogal art music and for his relative importance in the general history of Italian music of his time. His musical activity coincides with a turning point in the history of Jewish musical practice in Italy: the rise of art music in the Italian ghetto. During the 15th and 16th centuries we know of professional Jewish musicians who were active mainly in Gentile society, as court musicians. With the enforcement of segregation, as a consequence of the Counter-Reformation, that occupation was doomed to disappear. Rossi's career at the ducal court of the Gonzagas may be considered as a late example of this phenomenon. At the same time we witness the first signs of the introduction of art music into the synagogue — in Padua (ca. 1555-1565), Ferrara (1605), Mantua (ca. 1610-1612) and Venice (ca. 1628). We are tempted to consider segregation as a cause of the rise of art music in the Italian ghetto. Music, too, seems to illustrate the general observation, which ascribes the tendency to develop intra-Jewish cultural and social activities to the effects of outside persecution.

By the middle of the 17th century, manifestations of art music within the synagoguand outside it had become a widespread custom in Italian Jewish communities. This is documented with particular clarity in a statement made in 1645 by the Rabbi of Modena, Nethaneel Trabotto: "By God! It is not my intention to condemn those who sing according to the music, for in all the regions through which I have passed, there is the custom of singing [thus] in honour of God..." From then on, to the end of the 18th century, our

was assumed that every legitimate social activity in a Jewish context must necessarily have a religious linkage of some kind. The rabbinical prescription was generic, and not specific as to the musical content. The situation thus offered the music lovers of the community the opportunity of a musical practice. The way in which they took advantage of these possibilities depended, of course, on resources of taste, musical education, and performance.

For the European area we have a particularly rich and varied musical documentation mainly from the communities of Sephardi origin, during the 17th and 18th centuries.

Art music performances took place in the synagogue or in other locations on "special sabbaths" such as Shabbat nahamû, festivals — such as Shavuot, Simhat tôrah, Hôsha nā rabbah, and on occasions such as the annual feast of a confraternity, the dedication of a synagogue or a Torah scroll, and the celebration of a marriage or a circumcision. It has to be emphasized that in such performances only male voices were admitted. The employment of female voices, due to problems of a practical nature in modern performances, has to be considered as a liberty with historical accuracy. We should note the phenomenon of transformation of works of art music into anonymous monodic "traditional" chants. This can be observed in the case of the Cantata for a circumcision in Southern France, and in the repertory of the Portuguese Jewish community of Amsterdam. In both cases the original art music settings were the work of Christian composers. It is interesting to note, in the case of Amsterdam, that the compositions of the 18th century local Jewish composer par excellence, Abraham Caceres, fell into oblivion some time after their creation; but those of the 18th century Christian composer C.G. Lidarti, survived and continue to live in the oral tradition of the Portuguese synagogue of Amsterdam, in the form of anonymous monodic "traditional" chants.

# Synagogal Art Music Prior to the Emancipation

In nearly all strata of synagogal music, both in the Eastern and Western traditions, characteristics of "Art" music may coexist with characteristics of "Folk" music. Both elements often represent adoptions from the surrounding musical culture. This phenomenon seems to be the consequence of the rabbinic attitude to music, which was formulated during the 10th-12th centuries, and which represents certain concepts already expressed by the talmudic sages. Without apparently paying any attention to the musical "language", the rabbinic doctrine was mainly concerned with the functional intention of music, according to its profane or religious use. Songs and laudations in honour of God are admitted and even encouraged, "no man of Israel in the whole world abstains from them", but "songs of love of a person for a person to praise human beauty for its beauty, to laud the hero for its heroism et cetera, such as those of the Arabs which are called aš ar al-gazl ("songs of love"), are prohibited" (Hayya Ga'on, 939-1038, later quoted by Isaac Alfasi, 1013-1103 and referred to by Maimonides, 1135-1204). The extraordinary efflorescence of the cantorial art during this period also included a trend towards innovations in the hazzanic repertoire. The traditional filiation of the melodies seems to have been respected mainly as to the fundamental components of the synagogal liturgy such as the biblical cantillation. This attitude finds its typical expression in the Ashkenazi Sefer hasîdîm (13th c.). While the biblical cantillation should be strictly traditional, as fixed "by Moses on Mount Sinai" (§ 817) melodies of the prayer chants are left to individual discretion and taste: "seek for melodies and when you pray, employ a melody which will be beautiful and soft in your eyes" (§ 11).

According to the regions, periods and conditions of life in each Jewish centre, a more or less generous interpretation was given to the concepts of "religious music" and "profane music". Religious musical practice, as accepted by the rabbis, was of course not confined to the liturgy proper. At banquets and rejoicings, on occasions, such as a circumcision, a marriage or the feast of Purim, music was not only admitted, but was prescribed. It

crown dem neron engren nero Synagogal Music in the Earoque

Programme notes: Israel Adler; Textual editing: Bathja Bayer and Lea Shalem; English language editing: Mira Reich; Digital editing and mastering: H.M. Acustica; Design and Typography: Kesset.

Cover Illustration: Courtesy of Israel Museum, Jerusalem

© and P The Hebrew University Jerusalem 1991

A slightly abridged re-issue of the album Synagogal Art Music, XIIth-XVIIIth centuries, recorded at a live concert held in Jerusalem on 3rd August 1978 in association with the World Congress on Jewish Music, The Israel Festival and the Israel Broadcasting Authority. Producer: Carla Kimhi; Recording Supervision: Michael Popper.

# מוסיקה לבית הכנסת בתקופת הברוק Synagogal Music in the Baroque

The Cameran Singers, Chamber ensemble and soloists under the direction of AVNER ITAI

Gila Yaron, soprano; Mirah Zakai, alto; Nigel Rogers, tenor; Louis Garb, tenor; Willy Haparnas, baritone; Valery Maisky, cembalo; Ehud Leibner, narrator

Editor: Israel Adler

JERUSALEM 1991
The Jewish Music Research Centre
The Hebrew University of Jerusalem

The Hebrew University of Jerusalem
The Jewish Music Research Centre
The Jewish National and University Library

Executive Board
Chairman: Ezra Fleischer
Israel Adler, Moshe Barasch
Don Harran, Shlomo Morag, Aviezer Ravitzki, Israel Shatzman
Director: Israel Adler

This publication is one of the projects of the Centre which have been made possible thanks to grants from:

The Ministry of Education and Culture, Department of Culture and Arts; The Cantors Assembly Research and Publication Fund; The Szlama Czyzewski Memorial Fund for Liturgical Music; The Rabbi Milton Feist Memorial Fund; The Noah Greenberg Memorial Endowment Fund, established by the Estate of Jacob Perlow; The Esther Grunwald Memorial Fund; The A.Z. Idelsohn Memorial Fund, established by his daughters; A group of Friends of the Hebrew University in Italy, established by the late Dr. Astorre Mayer, Milano; The Yehudi Menuhin Foundation, established by the Friends of the Hebrew University in Belgium; The Pinto Family Fund; Maître Maurice Rheims, Paris; The Alan Rose Memorial Foundation; The Leslie Rose Bequest; Dr. Paul Sacher, Basel; The Fannie and Max Targ Research and Publication Fund; The Elyakum Zunser Foundation.

CD 483

# מוסיקה לבית הכנסת בתקופת הברוק Synagogal Music in the Baroque



ANTHOLOGY OF MUSICAL TRADITIONS IN ISRAEL